
 בס"ד

פַעוִ דִ חִ  ִש ֶׁ
  ומאמרים חידושים עלון

 ישיבת שפע 

 

 התשע"ט \מסכת קידושין 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  2 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 היקרים לעילוי נשמת

 בן אורה אלון

 בת שרה דינה חביבה אלה

 ן שרה דינהב שלום יואל

 ה"תנצב

 

*** 

 לעילוי נשמת מוקדש

 מרק ויהודה זלדה

 מרק (שלומי) דוד שלמהובנו  ד"מרק הי מיכאל 'ר

 *** 

 

  לעילוי נשמת

 יוני שלום ז"ל בן שולמית שתחיה

 ואבי מורי שמעון בן אסתר ז"ל

 להצלחת ילדי מיכל שמעון יואל ישראל ובנימין

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  3 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 תוכן עניינים
 7................. הישיבה נשיא – שטיינזלץ ישראל אבן עדין רבה \ תורה לימוד מצות

 22 .......................... יהושע מרק -ר"מ אשכולות  \ דברי פתיחה לקונטרס "חידושפע" ולמסכת קידושין

 32 .......................................... מאמרים מפירות כולל הרמי"ם של הישיבה: שער ראשון

 23 ........................................................ מאלי דוד הרב \ אשה ולישא תורה ללמוד

 32 ................................. מאלי דוד הרב \ "אב משל" ההלכה במסקנת עיון? אב משל

 22 ........................ הרב דוד מאלי \עד היכן מגיעה המצווה לכבדם?  –בוד אב ואם כי

 12 .......................... הרב נריה טובי \ רב אסי ואימו -כיבוד אב ואם כשדעתם נטרפה 

 15 ................................ הרב נריה טובי \ ומורא אב ואם וכבוד שמים היחס בין כבוד

 23 ............... 'האשה נקנית' חידושים ומאמרים על סוגיות הפתיחה ותחילת המסכת שער שני:

 52 ................................................................... חזקי אברהמי \ קניתי איש את ה'

 52 ..................................................................... בכור שלומוב בן \מה זה קניין? 

 55 .................................................... רפי סווידלר \ סוגיית פתיחה –האשה נקנית 

 57 ............................................. אהוד גרשוני \ משמעות הקניין –"האישה נקנית" 

 56 .......................................................................... יהונתן מוכתר \ שמים וארץ

 73 ................................................. יונתן זמרת \בין קניין רגיל לקניין קידושין  מה

 71 .................................................................. חזקי אברהמי \ ולקחתם –כי יקח 

 63 .................................רתיונתן זמ \ כוונה בקידושין, כוונה בתפילה, ומה שביניהם

 09 ................................................... יהונתן מוכתר \ פלוגתא –לדעת בארץ דרכך 

 00 ...................... אהוד גרשוני \מה הקשר?  –סוגיית נתינה ואמירה וסוגיית הפתיחה 

 292 ......... דורפמן שלום אשוריה  \ דין אמירת האשה בקידושין –נתן הוא ואמרה היא 

 290 ................................................... אשוריה שלום דורפמן \ האשה נקנית בכסף

 222 .............................. דורפמן שלום אשוריה \ וגירושין גיטין בטיבכל שאינו יודע 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  2 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 222 ............................ הלל סנדו \ההבדלים בין איש לאשה ותפקידם על פי הסוגיות 

 225 .................. נתאי ויזן \המשמעות של סוגיית הפתיחה הלשונית  –חשיבות האשה 

 226 ............................ חזקי אברהמי \ הקול קול יעקב והידים ידי עשו –כיצד בכסף 

 229 ....... יצחק שמעוניאן ומאיר מרזייב \ ל ה'בן יהוידע' לסוגיית ומשל האבידהפרשנותו ש

 223 ............................................. איתן רבינק \ דין האומר לאשה הרי את 'עצורתי'

 221 ........................... רפי סווידלר וצור עמישב \ בשפה אחרת? האם חלים קידושין

 225 ........................................... נתאי ויזן \ שיטת רש"י ושיטת הריטב"א בפלוגתא

 227 .............................................................................. נתאי ויזן \ קניין האשה

 226 .................................... נעם קליין \ ע"פ ה'שם משמואל' –נתן הוא ואמרה היא 

 931 ...................... "מצות הבן על האב" חידושים ומאמרים בעקבות הסוגיות: שער שלישי

 220 ...................................................................... יהונתן מוכתר \ ללמדו אמנות

 231 ........................................................... זמרת יונתן \ התורה חצי – דרש דרש

 222 ................................ שלמוב בכור בן \ לנשים תורה לימוד –? תורה בתו ללמד 

 225 ............................................ דוד מגן \ 'עד היכן חייב אדם ללמד את בנו תורה'

 226 ....................................................... בטיט רותם \ הראויים התורה לימוד זמני

 212 ......................................................... אהוד גרשוני \ אמור לחכמה אחותי את

 213 .............................. צור עמישב \ בבל בלולה -אל תקרי ושננתם אלא ושלשתם 

 211 ................................................................... נתאי ויזן \ ושלשתם –ושיננתם 

 217 ......................... אהוד גרשוני \משמעות החתונה המאוחרת והסתובבות רב הונא 

 259 ...... חזקי אברהמי \ עיון בסוגיות מצות הבן על האבתורה כחפצא, או כגברא?  -הלימודמטרת 

 255 ...................................................... שלמוב ודניאל רבינק איתן \ הרטייה משל

 256 .............. דורפמן אשוריה \? החיוב עיקר , על מימילה במצוות אבה חיוב – למולו

 273 ............................ אשוריה דורפמן \מחלוקת רש"י תוס' וכו'  –לא צריכא ליומי 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  1 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 276 .......................................... אהוד גרשוני \ת היצר הרע התורה כתבלין וחשיבו

 262 ....................................................................... יוסף בר משה אורי \ ושמתם

 263 ............ אשל מלאכי \ לתורה אותיות ריבוא שישים יש "סופרים ראשונים נקראו לפיכך"

 981 ......................... שער חסידות ועבודת ה'"וידעת היום והשבות אל לבבך"  :שער רביעי

 261 .................................................. אברהמי חזקי \ ובפשיטות בתמימות ההליכה

 267 .......................... דניאל שלמוב \ בעקבות הנתיבות שלום -צדיק חסיד וחברותא 

 266 ............................... נעם קליין \ הקשר בין איש לאשה אליבא דפרק ל"ב בתניא

 260 ................ נועם קליין \ מעניין הפתיחה של קבלת עול מלכות שמים לפני התפילה

 209 ........................................ נעם קליין \ חטא המרגלים, חטא המעפילים ותשובה

 292 ................................. חוטר שלמה \ ושין היהודיתתפיסת הקיד – הסוגיות הותמ

 202 .............................................................. אריאל יחזקאל \ מאבקי יעקב אבינו

 202 ........................ ןקליי נעם \" ביום עליו משוך חסד של חוט בלילה תורה הלומד"

 201 .............................................................. כתיבת חידושי תורה נעם קליין

 205 ....................................................... 'קליפת נגה' וה'מוסיף והולך' יובל שרגאי

 207 ........................................................................ קליין נעם \ שונים חידושים

 299 ....................................... חביב יעקב \ איתם וההתמודדות באדם שונים חלקים

 293 .................................................. קליין עםנ \ הלכה ולימוד מוסר לימוד מעניין

 291 .................................................. קליין נעם \ למקום אדם בין לחבירו אדם בין

 296 ................................................................. מרזייב מאיר \ המשכן כלי מידות

 392 ........... עבודת ה' ומעגל השנה, לחיות עם הזמן -"מקראי קודש"  :שער חמישי

 229 .......מאיר מרזייב ונהוראי חדד \ בעקבות ה'נתיבות שלום' \'טבילת' יום הכיפורים 

 222 .................................................. נעם קליין ורפי סווידלר \מתי נברא העולם? 

 223 ..................................................... נעם קליין \ סוכות כהמשך לימים הנוראים



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  5 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 222 .............................................................. רפי סווידלר \ יוסף ויהודה -חנוכה 

 227 ............................................... אהוד גרשוני \ פרסומי ניסא בקידושין ובחנוכה

 220 ..................................................... דוב צייטלין \ חנוכה בימים ההם בזמן הזה

 222 ................................................. יצחק שמעוניאן \ קושיית הבית יוסף -חנוכה 

 222 .................................................... צור עמישב \ מעשי האמוראים לכבוד שבת

 223 .................. מאיר מרזייב ונהוראי חדד \ קידושין ושבת בעקבות ה'נתיבות שלום' 

 221 ...........................חזקי אברהמי \ הקשר בין סוגיות ופרשות השבוע שבהן נלמדו

 239 ........................... חזקי אברהמי \על פי הרבי מילובביץ  -פורים קטן שהוא גדול 

 232 ................................................... נעם קליין ורפי סווידלר \ היצר, הנחש והמן

 235 ........................................................................... קליין נעם \ היובל במשוך

 229 ................................................ קליין נעם \ הנשיאים וקרבנות הדרשן משה' ר

 223 ................................... אברהמי חזקי \ תורה מתן - רוצה שיאמר עד אותו כופין

 342 ..................... סיפורים בעקבות הלימוד, ובענייני עבודת ה' "אספרה שמך" :שער שישי

 227 ......................................................נעם קליין \ סיפור - בזמן הזהבימים ההם 

 213 .................................................................. נעם קליין \ סיפור – עולמות יןב

 211 ......................................................................................... סיפור \ ?עוףל

 215 .................................................................................. י"לק \ ויונה שושנה

 216 .................................................... שיר סיפור \ צבעים מלאי השמיים היו פעם

 322 .... מעגל השנה ועבודת ה' שירים בעקבות הלימוד,"ועתה כתבו לכם את השירה הזאת"  :שביעישער 

 318 .................................................................... ישיבת שפע –חבורת אשכולות 

 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  7 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                                      תורה לימוד מצות    

 הישיבה נשיא – שטיינזלץ ישראל אבן עדין הרב
 

ימים בשנה שבהם אנו מתעסקים בתורה, שבועות ושמחת תורה. בשמחת תורה אנחנו יש שני 

שמחים שקיבלנו את התורה ובשבועות אנחנו מקבלים אותה. בתפילה של שבועות אומרים: 

"זמן מתן תורתינו"; אני לא רוצה לדבר על זמן תורתנו אלא על תורתנו עצמה, על העניין 

 שצריך ללמוד תורה.  

לאנשים שיש מצווה ללמוד תורה. גם בישיבה, צריך לומר את זה, כי בישיבה חשוב לספר 

שוהים, אבל האם יושבים ועוסקים בתורה? זאת שאלה אחרת. זה נושא שדיברתי עליו כבר 

פעמים רבות, לא שזה הועיל הרבה אבל לפחות עשיתי השתדלות. עושים השתדלות בשביל 

אומר את הדברים ומצפה שברחמי ה',  -ות פרנסה ולחפש אשה, אני עושה עכשיו השתדל

 אם לא עכשיו, אז לאחר מכן האמירה תביא למעשה.

הארץ היא בבחינה של -ראשית כול, אעפ"י שתמיד היו עמי ארצות, אבל מציאותם של עמי

תקלה, היא לא בבחינה של בניית עולם. יש דורות מסוימים שיש יותר תקלות כאלו ובדורות 

ן, גם אם זה קיים, זה לא אומר שזה מנהג הקדמונים. בנאדם לא יכול אחרים פחות, בכל אופ

הארץ ועד לדורו של משה רבנו אנחנו משפחה -הארץ, סבא שלי היה עם-להגיד אבא שלי עם

 הארץ. זה תמיד נחשב לתקלה. -של עמי ארצות, ולכן אני גם עם

שהוא לוקסוס; כמו  לימוד תורה הוא עניין מהותי ביהדות, זה לא דבר שניתן להגיד עליו

כך יש  -שיש שמחמירים על עצמם ונוהגים בשני זוגות תפילין ויש שנוהגים בארבעה זוגות 

מי שלומד תורה ואחר שלא לומד תורה; זה לא הולך ככה. לימוד תורה הוא חלק ויסוד בעצם 

. העניין של יהדות. קורה שיש עמי ארצות, אולם זה שייך באותו אופן שיש אנשים בלי רגל

קורה שיש מחלות לאנשים, אולם זה לא צריך להיות חלק מבניין העולם, להיפך, אנחנו 

 מנסים ככל האפשר שלא יהיו אנשים כאלו. 

כל אדם מישראל צריך במידה זו או אחרת להיות לומד תורה. זה לא דבר ששייך לעיסוקו, 

ודע, אין כל אומה, לפרנסתו או לגילו, אלא שייך למהותו של אדם מישראל. עד כמה שאני י



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  6 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

לשון ודת שיש בה יחס כזה ללימוד; בכל מיני מקומות יש מעלה ללומדים וליודעים, ובכל 

אדם יכול להשתייך לעם,  -מקום לפי דרכו, מכבדים אותם. אבל לגמרי אפשר גם ללא זה 

לאומה או לחברה, ולהיות איש שלם בדתו, באמונתו ובעולמו גם בלי לדעת כלום מכלום. 

ללמוד, היא דבר מיוחד אצל יהודים, צריך ללמוד, לדעת, לשנן, לחזור ולחיות עם  החובה

 התורה. זה כתוב בתורה, במשנה ובכל מקורות ישראל. 

 -אני טוען שהיהדות עומדת על שלושה עמודים, קצת מעין מה שכתוב בפרקי אבות: אמונה 

צוות; וחובת לימוד תורה. שיהודי יודע במה הוא מאמין ובמה הוא צריך להאמין; שמירת המ

אם חסר אחד מהעמודים הללו זה פגם במהות ישראל. כל חלקי האישיות צריכים להיות 

 שייכים בציור היהודי השלם, והמוח שייך בלימוד תורה. 

אני רוצה להדגיש, לימוד תורה וידיעת התורה אינם בהכרח קשורים לחובת המעשים. התורה 

חוברת הדרכה של מכשיר, איך להרכיב ולהשתמש  -ם כפי שיש אנשים שחושבי –איננה 

בו. התורה לא עשויה בתור פסקי הלכה איך לעשות דברים, אמנם הלימוד התאורטי יכול 

לעזור, אבל אפשר לשמור ולעשות גם בלי שום הבנה בשורשי הדברים או במשמעויות 

שידעו את התורה  ככה עושים. עם ישראל בעבר, ידע איך עושים. היו אנשים  -שלהם, סתם 

לא מהראש אלא מהבטן, הם ידעו איך לקיים את המצוות לא על ידי לימוד אלא הם חיו בתוך 

העולם של יהדות, והיא היתה מפעפעת בתוכם כמו באוסמוזה. היו כל מיני אנשים ונשים 

שבאופן תאורטי, באמת לא ידעו שום דבר, אבל הם ידעו איך לעשות. למרות שבסידור של 

 -לי, היו קטעים שאני כמעט בטוח שהיא לא עיינה בהם; אבל איך מולחים בשר סבתא ש

 היא עשתה לפי כל מיני שיטות, בהידור גדול, בלי ללמוד איך לעשות את זה. 

זה דבר שנכון בתחומים רבים. לפעמים, אנחנו לומדים מה לעשות מהתיאוריה, אולם יש 

נחנו עושים אותם בסדר גמור. אני משער הרבה דברים שאף פעם לא למדנו את התיאוריה וא

 שאף אחד מכם לא עשה לימודי תיאוריה בהליכה, ולמרות זאת, כולם פה הולכים לא רע. 

כאמור, לימוד התורה לא קשור ביכולת השימוש, וגם לא בשאר דברים שאפשר להוציא 

ו את ה'. מהלימוד, אלא לימוד התורה כלשעצמו הוא אחד האופנים הראשיים שאנו עובדים ב

אנחנו עובדים את ה' בנענוע לולב, באכילת מצה, באי אכילת מאכלים מסויימים, אותו דבר, 

 לימוד התורה כל כולו הוא עבודת ה' , ולא עניין שימושי. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  0 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

השאלה האם בזמן לימוד התורה אדם מרגיש התרוממות הרוח והתקשרות בקב"ה, היא 

פני שהשאלה הזאת יכולה להיות בזמן שאלה לגמרי אחרת, ובאמת לא שייכת לעניין. מ

האם הוא מרגיש שהוא נקשר לקב"ה? יש אדם שעושה  –שאדם עושה כל מצווה שהיא 

מצווה ומתלהט ומתרגש בעשייתה, ויש שעושה מצווה ולא מתלהב ולא מרגיש שום דבר; 

יש שעושה מצווה ומרגיש שע"י קיום המצווה האור האלוקי נשפע עליו, ויש שעושה את זה 

 תם כך. ס

אלו שאלות חשובות, אבל אני אומר שהחוויה איננה משמעותית. אם אקח כוס זכוכית ואטיח 

האם עשיתי את זה בלהט, בכוונה תחילה  -אותה ברצפה, השאלה מה הייתה הכוונה שלי 

זה לא  -ומתוך הבנה עמוקה מה אני עושה או ששברתי את הכוס בלי כוונה ובלי ידיעה 

 ו עובדה. זה נכון לגבי קיום מצוות. משנה, הכוס תשבר, ז

ודאי שיש הבדל בין אדם שמתעטף בטלית ומרגיש שהוא עוטה אורה של הקב"ה; מניח 

תפילין ומרגיש שהוא מתעטף בקדושה; שם את הרצועות על היד ומרגיש שהוא מתקשר 

לקב"ה בעבותות אהבה, ובכל כריכה וכריכה הוא מרגיש איך שהוא מתמלא באהבה; כורך 

הרצועה של תפילין על האצבע ומרגיש שהקב"ה שם את טבעת על האצבע שלו, שהאדם  את

הוא הכלה והקב"ה החתן, והוא מקדש אותו בטבעת. לבין אדם שלא מרגיש כלום בעשיית 

 המצווה.

החוויה היא עניין יפה וחשוב, אולם היא נספחת לדברים היא לא הבניין שעליו הם עומדים. 

ם עם חוויה או בלי חוויה, אבל השאלה בסוף, האם הם נעשו או אפשר לעשות הרבה דברי

 לא נעשו. לכן אני אומר שהחלק של החוויה הוא עניין של כיף אבל לא שייך לגוף הדבר. 

לימוד תורה, היא פולחן כמו מצוות אחרות, במובן המעשי של העניין. בעצם המעשה אנחנו 

דומה לעבודת ה' בידיים וברגלים, אבל זו  עובדים את ה'. נכון שעבודת ה' בלימוד, איננה

עבודה שאדם עושה בחלק המתאים בגוף שלו לעבודת ה'. הידיעה שהאדם יודע שהוא הולך 

לעבוד את ה' בפעולה הזאת, זהו העניין הגדול שיש בדבר, בין שהוא פותח את הספר ומנשק 

 כל אחת מהאותיות ובין שלא, אלא יושב ולומד.

", מלבד המחלוקת עם המתנגדים, הייתה מחלוקת פנים חסידית מאוד בזמנו של "בעל התניא

חריפה. הסבא משפולי, שמבחינת ההתנהגות ונטיית הנפש שלו היה אמור להיות מהמתנגדים 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  29 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

לאדמו"ר הזקן, אבל באופן מוזר, הוא מעולם לא אמר עליו דבר לגנאי. פעם שאלו אותו איך 

טיבו של בעל התניא, אז הוא נעמד מאחורי  זה? והוא סיפר להם שפעם הוא רצה לדעת מה

התניא אומר: -הדלת הסגורה של החדר שלו, להקשיב איך הוא לומד. והוא שמע את בעל

"כתוב בגמרא, שאם יבוא ראובן ויטען כך וכך, ולעומתו שמעון יטען אחרת, אז עלה ברצונו 

ששמעתי איך הפשוט של הקב"ה שהלכה תהיה כמו ראובן". סיים הסבא משפולי: "אחרי 

הוא לומד תורה הבנתי שהוא איש קדוש, ואי אפשר להגיד עליו שום דבר רע, למרות שאני 

 לא מסכים איתו בהרבה מהדברים". 

אדם שמרגיש איך שרצון ה' מדבר מתוך  -יש אנשים שלומדים גמרא כמו האדמו"ר הזקן 

רגות ובשכר לעתיד התורה, ויש שלומד בלי שום רגש. בין שני סוגי האנשים יש הבדל במד

 לבוא, אבל בעצם העניין אין הבדל, לימוד תורה היא עבודת ה'. 

השורש של לימוד תורה, הוא כמו שכתוב בדניאל: "אלהך דאת פלחת ליה תדיר" )=אלוקיך 

שאתה עובד אותו בתמידות(; העבודה בתמידות היא שיושבים ולומדים תורה. הקב"ה רוצה, 

טלית כך נכניס את המוח בלימוד, זה העיקר, וזו דרך המצווה. כמו שאנו מכניסים את הראש ב

אשרי חלקו, ומי שלא כל גופו  -מי שבכל פעם שלומד תורה כל גופו מזדעזע מאהבת ה' 

 מזדעזע מאהבת ה' אז שילמד בלי שגופו יזדעזע.

 

שבועות הוא זמן מתן תורתנו, הקב"ה נתן לנו אז את התורה. וכפי שמלאכי השרת באו 

חמדה גנוזה שהייתה לך אלפיים שנה לפני שנברא העולם, ואתה נותן אותה  -לקב"ה  בטענה

לבני האדם? הם צודקים; התורה היא חמדה גנוזה שנמצאת אצל הקב"ה ועוד קודם שנברא 

 העולם, היא שעשועי המלך. והוא נותן אותה לבני אדם. 

עִים  עֲשֻׁ חֶקֶת לְפָנָיו בְכָל עת... שלמה המלך, במשלי אומר על התורה: "וָאֶהְיֶה שַׁ יוֹם יוֹם מְשַׁ

י אֶת בְנֵי אָדם". התורה היא המשחק של הקב"ה שהיה משתעשע בו לפני שנברא  עַׁ עֲשֻׁ וְשַׁ

העולם, ועכשיו שאנחנו לומדים תורה, אנחנו משחקים ביחד עם הקב"ה. תחשבו לשם משל, 

ניס? אני זורק לך כדור ואתה שהמלך הגדול כיבד אותי ואמר לי: "בוא, רוצה לשחק איתי ט

תזרוק לי בחזרה". איזה הרגשה תהיה לי במשחק?. כל כדור וכדור במשחק, שאקבל או 

 ארגיש שהוא כבוד מלכותי חדש. זה בדיוק מה שקורה בתורה.  -אזרוק בחזרה 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  22 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 -אדם יושב ולומד תורה הוא יושב ומתעסק עם הקב"ה, כמו שכתוב "כל היום היא שיחתי" 

הקב"ה. אדם יכול להגיד שהוא לא מבין ולא מגיע לעומק העניין, אבל לעניין משוחח עם 

 הזה שיש דיבור ומשחק עם הקב"ה, זה לא משנה. 

כתוב בישעיה: "הוי כל צמא לכו למים"; חז"ל הסבירו את זה: אין מים אלא תורה. שאל 

ה: מי שצמא "בעל התניא": מי שצמא שילך לשתות, למה צריך להגיד לו את זה? אז הוא ענ

לקב"ה ומחפש דרך להגיע אליו, התשובה היא לכו למים, לתורה. במקום כל סוגי הדמיונות 

אפשר להגיע לדבקות אמתית בה' אחד, באמצעות לימוד תורה. אי אפשר  -שיש בעולם 

שעות ביום, אבל אפשר ללמוד כשיש זמן פנוי. בזמנים שלנו יש לאנשים  22לעשות את זה 

 ביום שהם יכולים לשבת וללמוד בו.איזשהו זמן כזה 

הקב"ה נתן לנו את התורה שהיא מעבר לשאר כל העניינים שיש. ובתורה הוא נתן לנו דרך 

לעבוד אותו והדרך הזו פתוחה לפנינו. אנחנו יכולים לעשות את זה ברב או במעט; וגם אם 

שאלה, עד דבר שבעיקר תלוי ב –אדם לומד מעט בכמות, הוא יכול ללמוד הרבה באיכות 

כמה הוא הכניס את עצמו פנימה ללימוד. בכל אופן שיהיה, זו עבודת ה' ושווה לעבוד אותו, 

 ואנחנו צריכים להשתמש במה שאנחנו יכולים כדי לעבוד אותו.

 

 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  22 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                   דברי פתיחה לקונטרס "חידושפע" ולמסכת קידושין
 קיהושע מר -ר"מ אשכולות 

 

מאמרים וכתיבות שונות  ,מרים 'חידושפע' מביא לפניכם חידושיםעלון החידושים והמא

חידושים  ,וכן מאמרים ,בענייני הסוגיות שנלמדו בישיבתנו ישיבת שפע בשנת התשע"ט

וכתיבות בענייני מעגל השנה ובענייני עבודת ה' ותורת החסידות. העלון הינו בעיקר מפירות 

חודשי -וסס על עלון חידושים ומאמרים דוהלימוד של תלמידי חבורת 'אשכולות', והוא מב

פנימי שהוצאנו במהלך השנה. לערך פעם בחודשיים עצרנו מעט את מהלך הלימוד לכתיבת 

מאמרי סיכום וחידושים על הסוגיות שנלמדו בתקופה זו, וכן על ענייני עבודת ה' שהעסיקו 

של לימוד אישי  אותנו כחבורה וכיחידים. חברי אשכולות השתתפו גם בתכנית 'לבו חפץ'

בספרי מוסר וחסידות, וחלק מהחידושים והמאמרים בענייני עבודת ה' תחילתם בלימוד זה. 

במקרים רבים אף נוצרו חיבורים משמעותיים בין העיסוק והכתיבה בענייני  ,לשמחתנו

הסוגיות ובין העיסוק בענייני עבודת ה', עד שבמספר מאמרים היה קשה להחליט לאיזה שער 

 לצרפם. 

התברכנו השנה גם במאמרים וחידושים מתלמידים נוספים בישיבה מחוץ לחבורת  ,בנוסף

אשכולות, שחלקם השתתפו גם הם בתכנית 'לבו חפץ'. אשר נדב ליבם לכתוב ולחדש 

 לחידושפע ולהצטרף לחבורת הכותבים, כן ירבו.

ת  ן לָנוּ תּוֹרַׁ ע תודה רבה לה' יתברך שזיכנו ללמוד תורתו ביחד ו"וְנָתַׁ יֵי עוֹלָם נָטַׁ אֱמֶת, וְחַׁ

עֲשוֹת רְצוֹנוֹ  הֲבָתוֹ וְיִרְאָתוֹ וְלַׁ ח לִבֵנוּ בְתוֹרָתוֹ. וְיָשֵם בְלִבֵנוּ אַׁ בְתוֹכֵנוּ". יהי רצון ש"הוּא יִפְתַּׁ

 וּלְעָבְדוֹ בְלֵבָב שָלֵם". 

ם עם חדשי ,יישר כוח גדול ועצום לכל כותבי המאמרים והחידושים ולכל חברי אשכולות

על שנה נפלאה של לימוד עמל העמקה וחידוש, ועל הרוח הטובה של שמחת  ,מתחדשים

 ועונג לימוד התורה ששורה בבית המדרש בכלל ובחבורה בפרט. תודה רבה. 

ברכת הצלחה וברכה לתלמידי י"ב היקרים שמסיימים את לימודם בישיבתנו הקדושה, 

ע ולשקוע בעולמה של תורה וקדושה. וממשיכים בעז"ה כל אחד בדרכו ובישיבתו להשקי



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  23 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

, ותודה ובישיבה בכלל תודה על שנים של לימוד מתוך שמחה ושותפות בחבורת אשכולות

 על שפע של חידושי תורה מלבבים כמעיין המתגבר נחל נובע ממש. 

השנה התברכנו בישיבה בייסודו של כולל רמי"ם משמעותי בישיבה שהלימוד בו הקרין 

  יוחד על ההעמקה בלימוד התורה והגמרא בעיון בישיבה.והשפיע רבות על הישיבה בכלל ובמ

במספר מאמרים של ורמי"ם, הדושפע התברכנו השנה במקצת מפירות כולל יגם בעלון ח

רמי"ם, שנכתבו במהלך השנה כחלק מהלימוד והעיון המשותף בכולל, החלק מחברי כולל 

הברכה לכותבי המאמרים, והיוו מוקד לשיח ולדיון מעמיק ורחב בסוגיות הנלמדות. התודה ו

  .ולכל רבני הישיבה החברים בכולל, ובמיוחד לר' דניאל ויינברגר מייסד

ישיבת בני רחל אשר מסייעים לנו בהחזקת ובניית המסגרת הארגונית אנשי תודתנו נתונה ל

כולל. ובמיוחד לרב יעקב קליינשפיז שליט"א אשר טורח ועמל על הצלחת הכולל. אנו ה לש

משיעוריו מדי שבוע כאשר הרמי"ם עולים לישיבת בני רחל, זוכים להתפלל אף מתברכים 

בציון של רחל אימנו ולשמוע את שיעורו הקבוע שנמסר לנו בענייני הסוגיות הנלמדות 

 בכולל.

 ,האמון ,ועל כולם התודה והברכה לראש הישיבה הרב יהונתן גוטמן שליט"א על התמיכה

ישיבה וכל דבר שבקדושה. ובפרט על האמון הדחיפה והעמידה מאחורי כל הנעשה ב

והתמיכה בחבורת אשכולות ובכולל הרמי"ם, ועל ההשראה הרבה לעולם של עבודת ה', 

לימוד, והתקשרות לתורה בעמקות ובחן, והכל בבחינת סולם מוצב ארצה וראשו מגיע 

 השמימה.

יאריך ימיו בטוב  שליט"א נשיא הישיבה, ה' שטיינזלץנו הרב עדין אבן ישראל תודה למור

ושנותיו בנעימים, על שנים של הרבצת ו'הדלקת' תורה בתלמידים ובתלמידי תלמידים, ועל 

  .הדחיפה ללימוד תורה ברצינות, ברוחב דעת ובמסירות

נבקש להביא כאן כמעין הקדמה גם את דברי בעל האבני נזר בהקדמת ה'אגלי טל' שעמדו 

הן בבקשנו לאזן בין דרכי הלימוד ב'סברות'  ;םלנגדנו במהלך הלימוד השנה בכמה מובני

הן בבקשתנו שחידושנו יהיו בגדר דברים שמתברכים בלב  ;ובין 'בירור השיטות' וה'פשט'



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  22 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

המעיינים ו'פרים ורבים'. והן בבקשנו ללמוד את התורה ולחדש בה מתוך שמחה ועונג התורה 

 ביחד עם העמל וההתמדה. 

עתי קצת בני אדם טועין מדרך השכל בענין לימוד "...ומדי דברי זכור אזכור מה ששמ

תוה"ק ואמרו כי הלומד ומחדש חדושים ושמח ומתענג בלימודו אין זה לימוד התורה כ"כ 

לשמה כמו אם היה לומד בפשיטות שאין לו מהלימוד שום תענוג והוא רק לשם מצוה. אבל 

 זה טעות מפורסם. ובאמתהלומד ומתענג בלימודו הרי מתערב בלימודו גם הנאת עצמו. 

ואדרבא כי זה היא עיקר מצות לימוד התורה להיות שש ושמח ומתענג בלימודו ואז 

ועיין ) דברי תורה נבלעין בדמו. ומאחר שנהנה מדברי תורה הוא נעשה דבוק לתורה.

. ובזוה"ק דבין יצה"ט ובין יצה"ר אינן מתגדלין אלא (פירש"י סנהדרין נ"ח. ד"ה ודבק

ט מתגדל מתוך שמחה של תורה. יצה"ר כו'. ואם אמרת שע"י השמחה מתוך שמחה. יצה"

שיש לו מהלימוד נקרא שלא לשמה או עכ"פ לשמה ושלא לשמה. הרי שמחה זו עוד מגרע 

כח המצוה ומכהה אורה ואיך יגדל מזה יצה"ט. וכיון שיצה"ט מתגדל מזה בודאי זה הוא 

ק מחמת שיש לו תענוג בלימודו עיקר המצוה. ומודינא דהלומד לא לשם מצות הלימוד ר

הרי זה נקרא לימוד שלא לשמה כהא דאוכל מצה שלא לשם מצוה רק לשם תענוג אכילה 

אבל הלומד לשם מצוה ומתענג ובהא אמרו לעולם יעסוק אדם כו' שלא לשמה שמתוך כו'. 

 1"בלימודו הרי זה לימוד לשמה וכולו קודש כי גם התענוג מצוה:

יות כי שמעתי שבזה"ז עיקר עיון הצעירים בסברות. ולא בפשט "...ובאתי להזכיר פה ה

ושתי אלה גם  (כל שיטה ושיטה איך יפרש את הגמרא לפי שיטתו)ולא בבירור השיטות 

ואם יאבו התלמידים לקבל ממני גם דרך זה הוא העיון בפשט ובירור  ..המה העיקר להלכה.

השי"ת שיתברכו הדברים בלב השיטות יהיה להם לטובה גדולה. ועוד אם יהיה ברצון 

המעיינים יכולין לחדש מתוך דברי חדושים אחרים להבין דבר מתוך דבר כמאמר הש"ס 

מה נטיעה זו פרה ורבה אף דברי תורה פרין ורבין. בזאת אקיים מעט המצוה  ע"ב(ג )חגיגה 

 2"ללמד:

מצות לימוד יהי רצון שנזכה ללמוד תורה לשמה ושיתקיים בנו "ואדרבא כי זה היא עיקר 

 התורה להיות שש ושמח ומתענג בלימודו ואז דברי תורה נבלעין בדמו". 

                                                           
 אברהם בורנשטיין הרבי מסוכטשוב בעל ה'אבני נזר'. מתוך הקדמת ה'אגלי טל', רבי 1
 שם. 2



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  21 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

בודת ה' בעקבות הסוגיותדרכי ע \בפתח מסכת קידושין   

 סוגיית הפתיחה של מסכת קידושין עוסקת בין השאר בכינויים השונים של מעשה האירוסין

כ'קניין' בפרק הראשון של המסכת  של מעשה זה קידושין. הגמרא דנה בהבדל בין כינויו -

 המחלקת הסוגי ך הדבריםבמהל .ובין כינויו כ'קידושין' בפרק 'האיש מקדש' ,שה נקנית''הא

הקידושין. ה'לישנא דרבנן' מוסברת  – הקניין, ובין ה'לישנא דרבנן' –בין ה'לישנא דאורייתא' 

אסר אותה על כל  –כנגזרת ונלמדת מכך שבמעשה זה 'אסר לה אכ"ע כהקדש"  הבסוגי

נה סוגיית הפתיחה במקומה של האשה כנושא המרכזי במשנה העולם כהקדש. בנוסף ד

הראשונה של המסכת, לעומת הפרק השני בו האיש הוא הנושא. אחד המרכיבים שמחודדים 

למרות המקום  3,דעתה של האשה במעשה הקידושין והקנייןשל מרכזיות הזו הוא  הבסוגי

זכר ללשון נקבה )שלוש ההבדלים בין לשון  סוגיההמרכזי של האיש. כמו כן נבחנים ב

 4.ושלושה( וכן מאפייני הזכר והנקבה בכלל

התוס' )ד"ה דאסר לה, וכן בתוס רא"ש על אתר( דן במשמעות ההסבר של הגמרא ל'לישנא 

התוס' מסביר שלמרות  דרבנן' שלשון קידושין מקורה בכך "דאסר לה אכולי עלמא כהקדש".

ובמשמעו  ,שת לי מיוחדת לי ומזומנת לי"ש'פשטא דמילתא' של לשון הקידושין הינו "מקוד

דווקא צד ההיתר של הקידושין בין האשה למקדש, הגמרא מחדשת ומדגישה דווקא את צד 

האיסור על כל העולם בא כי האיסור על כל העולם של האשה המתקדשת. מסביר התוס' 

מובן ה -' מיוחדת ומזומנת'במובן של  ,במעשה הקידושין של האשה בד בבד עם הקידושין

 החיובי של צד ההיתר.

בתורה.  'קודש'ו 'הקדש' יםברקע הדיון של התוס' עומדות שתי משמעויות שונות של המונח

שמביא לכך  6והשני משמעו זימון וייחוד להיתר )וראו בתוס' רא"ש 5,האחד משמעו איסורי

                                                           
"תנא האשה נקנית דמדעתה אין שלא מדעתה לא" )קידושין ב:(. וראו ברמב"ם שאף כתב: "אין האשה מתקדשת אלא לרצונה  3

פרק ד והמקדש אשה בעל כרחה אינה מקודשת, אבל האיש שאנסוהו עד שקידש בעל כרחו הרי זו מקודשת" )הלכות אישות 

 הלכה א(. אולם ראו הגהת הראב"ד שם וכן בשו"ע אבה"ע מב על סיוג דבריו להלכה.
 "דרכו של איש... ואין דרכה של אשה...".  –כפי שמופיע כמה פעמים בסוגיה  4
 ראו לדוגמא חולין קטז ע"א, בעניין "תקדש המלאה" "כי עם קדוש אתה" "ואנשי קדש תהיו לי". וכן בעוד הרבה מקורות 5

 בחז"ל ובפסוקים.
ופשטא דמילתא מקודשת לי מיוחדת לי ומזומנת לי כמו וקדשתם היום ומחר תוספות הרא"ש מסכת קידושין דף ב ע"ב: " 6

... ומיהו אם היה אומר טלית זו ככר זה מקודש לי לא הוה מפרשינן ליה שיהא אסור כהקדש לכל להיות דמתרגמינן ותזמנינון

 וא דאמרינן הכי דהא במה שמתייחדת להיות לו נאסרת על הכל".לי, דדוקא גבי קדושי אשה ה



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  25 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

יר שבקידושי אשה דווקא שתי (. התוס' מסב7"דוגמא מהפסוק "וקדשתם היום ומחר

 9.ואין זו בלא זו 8יות אלה באות בבת אחתמעומש

הר"ן במסכת נדרים במהלך דיונו בסוגיות פדיון הקדש )נדרים דף ל ע"א( מגיע בעקבות 

הגמרא להשוואה לקידושי אשה. במהלך דבריו מסביר הר"ן מהי משמעות דעתה של האשה 

 10:בקידושין

ח אשה לאיש לא כל "אלא כיון שהתורה אמרה כי יקח איש אשה ולא אמרה כי תלק

הימנה שתכניס עצמה לרשות הבעל ומש"ה אמרי' בפ"ק דקידושין )דף ה( דאי אמרה 

אלא מכיון שהיא מסכמת לקדושי האיש היא הריני מאורסת לך אין בדבריה ממש 

והבעל  היא מבטלת דעתה ורצונה ומשוי נפשה אצל הבעל כדבר של הפקר

 11"מצד האשה אלא מצד הבעל מכניסה לרשותו הלכך אין אנו דנין בקדושין

אולם ללא דעתה והסכמתה לא יחולו הקידושין. דעתה  ,האשה לא יכולה אמנם לקדש בעצמה

   מה שמאפשר לקידושין לחול. ,של האשה מתפרשת בדברי הר"ן כביטול והפקר רצונה

לפי דברי הר"ן ובשפה של ה'לישנא דרבנן' בסוגייתנו ניתן לומר שההקדש לא יכול לחול כל 

 12.".עוד אין כאן ביטול דעת והפקר של האשה, בבחינת "אין אדם מקדיש דבר שאינו שלו..

                                                           
 שמות י"ט י'. 7
וכן בתוס' הרא"ש שם שם: "דדוקא גבי קדושי אשה הוא דאמרינן הכי דהא במה שמתייחדת להיות לו נאסרת על הכל". וראו  8

ובן של ה'מיוחדת ומזומנת', המובן האיסורי או המ –בכמה מאמרים בקונטרס זה שדנים בשאלת הקדימות, מה קודם למה 

 ובמשמעויות של שאלה זו בעבודת ה'.
"הארוסה אסורה לבעלה מדברי סופרים  –מדאורייתא ארוסה מותרת לבעלה, אולם מדרבנן תקנו שתהיה אסורה עד הנישואין  9

אסור לו לבוא עליה  כל זמן שהיא בבית אביה, והבא על ארוסתו בבית חמיו מכין אותו מכת מרדות, ואפילו אם קידשה בביאה

ביאה שנייה בבית אביה עד שיביא אותה לתוך ביתו ויתיחד עמה ויפרישנה לו, וייחוד זה הוא הנקרא כניסה לחופה והוא הנקרא 

 נישואין בכל מקום..." )הלכות אישות פרק י, הלכה א(.
 וראו לעיל בהערה הראשונה על חשיבות דעת האשה בקידושין. 10
 ל ע"א. הר"ן מסכת נדרים דף 11
 בבא בתרא דף פח ע"א. וישר כוח לבה"ח נעם קליין על החידוד )בדרך צחות(. 12



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  27 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 13פרשנות מרתקת של דברי הר"ן ומשמעותם בסוגייתנו מובאת בסה"ק 'שם משמואל'.

אריך לבאר את סוגיית הפתיחה של המסכת וא מבדרשה לשמיני עצרת ושמחת תורה ה

  :ומשמעותו להבנת תהליך הקידושין 14,דה עפרוןובמיוחד בעניין הלימוד "קיחה קיחה" מש

"ומעתה יובן ענין הלימוד של קדושי אשה משדה עפרון, שכמו ששם הי' חיבור 

אברהם לעפרון ע"י הכסף ושע"י כך משך ממנו את קדושת אות וא"ו, ומ"מ נקרא 

כן נמי קדושי אשה אף שאיננו קונה מאומה, קנין כמ"ש השדה אשר קנה אברהם, 

הכסף עושה חיבור שהוא מתחבר אלי' ע"י הכסף ונעשית אגידא בי',  אלא מ"מ

אלא באשר הי' רע , וכמו בענין שדה עפרון, אחר שנתרצית להיות נאסרת אכ"ע

, נמשכה הקדושה שהיתה בו עין ועם חפצו בחיבור אברהם לא סר מרוע מדותיו

להיות אבל בקדושי אשה שהיא נתרצית מאז ונדבקה באברהם, והוא נשאר ריק, 

א( נשאר ע"ל דף )נדרים נאסרת אכ"ע ושויא א"ע אליו כהפקר כמ"ש הר"ן 

 15"אצלה החיבור והאגידא למקדש:

ולא נוכל לעשות  כדי להבין את דברי בעל ה'שם משמואל' לאשורם יש לעיין במאמרו במלואו

 .הם לשיטתובלהעלות כאן את תפיסת הקידושין ומעשה הקניין שרק . נבקש זאת במסגרת זו

קניין השונה מכל הקניינים שכן "איננו קונה מאומה",  לדברי ה'שם משמואל' הקידושין הם

החיבור שנעשה במעשה הקידושין. השם משמואל אף הם והקניין בקידושין משמעו ומטרתו 

משווה את הקידושין למתנה כאשר עיקר מטרתה הוא החיבור שנעשית 'אגידא ביה' ולא 

 'הפקרדבר של כ'משוי נפשה אצל הבעל ן על כך שהאשה את דברי הר" 16.הקניין עצמו

                                                           
לרבי שמואל בורנשטיין מסוכטשוב, בנו של רבי אברהם בעמ"ח ה'אבני נזר' וה'אגלי טל'. במהלך השנה עסקנו מספר פעמים  13

תו של בעל ה'הראשית ביכורים'  לסוגיות בדרכם הלמדנית והפרשנית של חסידות סוכטשוב. נבקש להזכיר כאן גם את פרשנו

'לפדותו' בדף כט )לרבי אברהם ווינברג, שהיה תלמידם של ה'אבני נזר' ובנו ה'שם משמואל' בספרו על מסכת ביכורים בדף מט 

טל'  חסידית הייחודית של בית סוכוטשוב. דרך שהאיזון עליו דיבר ה'אגלי–שנו( על פיה הרחבנו בדרכם הלמדנית -ע"א עמ' שנג 

 בין עומק הסברא ל'בירור השיטות' ניכרת בה בבהירות ובייחודיות. וראו כאן לקמן פרשנותו של ה'שם משמואל' לסוגיית הפתיחה.
בסוגיית הפתיחה וכן בהמשך הפרק מובא הלימוד והג"ש בין הפסוק "כי יקח איש אשה" ובין הפסוק "נתתי כסף השדה קח  14

 שה נקנית בכסף, והוא הובא כאן כחלק מההסבר ללשון הקניין ואכמ"ל.ממני". מלימוד זה הוכח בעיקר שהא
 שם משמואל מועדים שמיני עצרת ושמחת תורה עיי"ש. 15
"ונראה לפרש דהנה ידוע שכל דבר הבא מזה לזה הוא אמצעי ומחבר את שניהם, בין שבא במתנה או במכירה. אך יש הפרש  16

ינה עושה התחברות בין המוכר ללוקח אלא ברגע המכירה, ואח"כ זה הולך לו בין מתנה למכירה בענין ההתחברות, שמכירה א

עם החפץ למזרח וזה עם המעות למערב, ואין להם דבר זה לזה, ואפי' ברגע המכירה החיבור הוא חלש, דיכול להיות שאין מכירין 

ד ע"ב( נכרי מכי מטו זוזי לידי' אסתלק לי' זא"ז כלל, וזה אינו נותן את עיניו אלא בחפץ וזה רק במעות. ועוד אמרו ז"ל )ב"ב נ

ישראל לא קני עד דמטי שטרא לידי'. אך מתנה אי לאו דעביד לי' נייחא נפשא לא הוה יהיב לי'. וגם אחר קבלת המתנה הוא 

 מחזיק לו טובה, א"כ החיבור שבין הנותן והמקבל חשוב חיבור גמור באמצעות המתנה:

עשה החיבור בינו לבינה, שהרי אינו קונה כלום, ואינו זוכה בכל הדברים אלא מן הנשואין "והנה קידושי אשה בכסף שנתבקש שי

ולא מן הארוסין ואין כאן אלא חיבור שאגידא בי' ונאסרת אכ"ע, אין זה ענין כלל לכל הקנינים שקונין בכסף, שנכנס החפץ ליד 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  26 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

מפרש ה'שם משמואל' בכך שהיא מתרצת לאסור עצמה על כל העולם. ההשוואה לעפרון 

אותה עורך השם משמואל )וראו שם בהרחבה להבנת העניין( הינה שעפרון בחיבורו עם 

ון לא היה מוכן דותיו. בעצם עפריאברהם לא היה מוכן לשלב ה'הפקר' ולעזוב את רוע מ

החיבור  ,לאסור עצמו מכל העולם ולכן החיבור לא נשאר בינו לבין אברהם. בניגוד לכך

האמיתי בקידושין הוא החיבור שמתאפשר ונעשה בזכות שני הצדדים של המעשה 'עזיבת 

דאגידא ביה. אם נאמר זאת בשפת  –וכן ה'עשה טוב'  ,קבלת האיסור על כל העולם – הרע'

תנו, נאמר שהחיבור נוצר בעקבות החיבור בין ה"דאסר לה אכולי עלמא התוס' בסוגיי

 כהקדש" ובין ה"מיוחדת לי מזומנת לי".

ובפירושה, לא  סוגיהבדבריו של ה'שם משמואל' קל להבין שמשמעותו של 'מהלך' זה ב

נשאר רק בתוך גדרי הדיון על הלכות ומשמעות הקידושין, אלא שזהו רעיון שניתן להבינו 

מביא אותנו להבנות יסוד הוא ו כרעיון שמשמעותו חורגת מה'קידושין' כפשוטם וולקחת

בבחינת "ביום חתונתו  ,ם של ה' עם עמ"ייועומק בדרכי עבודת ה' ובמהלך ה'קידושין' הכללי

בהקשר זה  17".זה מתן תורה וביום שמחת לבו זה בנין בית המקדש שיבנה במהרה בימינו

מרמזים למצוות עשה ולא תעשה, לסור מרע ועשה טוב,  ניתן לפרש שעניין שני הצדדים

 הצורך והקשר המהותי וההכרחי של שניהם בעבודת ה'. –ליראה ואהבה, וליחס ביניהם 

ואולי ע"פ דברים אלה נבקש לבאר את העיסוק של סוגיות סיום המסכת )אותן למדנו גם 

נה של ה'סור מרע' וה'אסר אנו בסיום השנה( בהלכות ודיני ייחוד שעניינם כמובן הוא הבחי

שהן התנאי בעבודת ה' בכלל ולחיבור האמיתי עם הקב"ה, ובפרט בעניין  ,לה אכו"ע'

 18.הקידושין כפשוטו התנאי ל"מיוחדת ומזומנת לי"

                                                           
, ואינו אלא חיבור בעלמא, וע"כ הוצרך לימוד מיוחד הקונה תמורת הכסף, אבל קידושין אין כאן דבר שיזכה בו תמורת הכסף

בכסף מנלן. וקאמר הש"ס דיליף קיחה קיחה משדה עפרון. והיינו דהנה יש לדקדק טובא בפרשה שתחילה אמר עפרון שיתנה לו 

ר פ' נ"ח( במתנה, והרי עפרון רע עין הי' שאמר הרבה ואפי' מעט לא עשה שנטל ממנו שקלים גדולים כברש"י שם, ובמדרש )ב"

נבהל להון איש רע עין זה עפרון שהכניס עין רע בממונו של צדיק ולא ידע כי חסר יבואנו שחסרתו התורה וא"ו עפרן כתיב חסר 

וא"ו, וא"כ בתחילה מה קסבר, ואין לומר שהי' רק חנופה ושקר, דא"כ לא הי' נכתב זה בתורה תורת אמת: )שם משמואל שם, 

 ההשוואה לקניין שדה עפרון דייקא." שם( וראה שם בהמשך את המשך
תענית דף כו ע"ב. וראו ספר עבודת ישראל, פרשת שמיני: "ואגב אומר לך מה שאמרתי כבר בנוסח אשר קדשנו במצותיו,  17

פירוש שהוא קידש אותנו על ידי המצות שנהיה אנחנו מקודשים כמו האשה המקודשת לבעלה וכמ"ש כמה ספרים הקדושים". 

 משך בעניין קידושין בהנאה דאדם חשוב.ראו שם גם בה
בעניין שאלת הסדר, עיינו בפנים בכמה מאמרים שדנו בשאלה זו, ובקשר שלה ל"דרכו של איש לחזר אחר אשה". ולשאלת  18

 קדימות האהבה והיראה אצל תלמידי הבעש"ט כפירוש על "דרכו של איש...".



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  20 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

על  ,גם בעל ה'שם משמואל' בעצמו דרש בפרשת ויקהל את כל מהלך סוגית הפתיחה ,ואכן

 ל על שלבי ודרכי עבודת ה':כמששל הקידושין השונים  םרבדיהו םשלביה

ונראה לפרש דהנה בריש קידושין )ב' ע"ב( דאסר לה אכ"ע כהקדש, ובתוס' "

שם )ד"ה דאסר( דפשטא דמילתא מקודשת לי מיוחדת לי ומזומנת לי. והנה אנו 

מברכין אשר קדשנו במצותיו נמי הפירוש כעין קידושי אשה שאנו מיוחדים 

לא שהתיר לנו את דברי הרשות הי' אסור ובאמת לו ומזומנים לעבודתו ית"ש.

לנו מצד שאנו אסורין אכ"ע כהקדש, היינו שאין לנו לעשות רק עבודת הש"י 

ולא צורך עצמנו. ומ"מ ע"ז נאמר )משלי ג'( בכל דרכיך דעהו, שגם התעסקותנו 

בדברי הרשות היא נמי למען עבודתו ית"ש, כגון להיות הגוף בריא ושלם למען 

ואף שבראשית חינוך האדם לעבודה קשה מאד על דרך זה,  הש"י.נוכל לעבוד את 

 בראשונה להבין שהוא קנין הש"ימ"מ האדם צריך להתרגל בזה לאט לאט, היינו 

ואח"כ כאמרם ז"ל )אבות פ"ו מי"א( ישראל קנין אחד שהם קנויים לעבודתו, 

ש . ויואח"כ שאסור אכ"ע כהקדש, לקבוע בנפשו שהוא מיוחד ומזומן לעבודתו

מעיקרא תני לישנא דאורייתא היינו האשה רמז לזה בדברי הש"ס ריש קידושין 

 19"...נקנית ולבתר תני לישנא דרבנן דאסר לה אכ"ע כהקדש

הקניין, ה'מיוחדת ומזומנת' וכן ה'דאסר לה אכו"ע כהקדש' הינם שלבים שונים בדרכי עבודת 

דרי הפרישה מהעולם בבחינת ה'. שלבים אלה משקפים כמובן את שלבי הקדושה שנעה בין ג

ובין העלאתו ייחודו וקידושו של העולם 'למען עבודתו יתברך  20,קדושים תהיו כי קדוש אני

 שמו'.

 

 

 

                                                           
בין העוה"ז לימות המשיח  –ך דברים נפלאים בין אירוסין לנישואין ספר שם משמואל פרשת ויקהל, שנת תר"ע. ועיי"ש בהמש 19

 בשינויי דרכי העבודה.
הוו פרושים מן העריות ומן העבירה )ויקרא רבה( שכל מקום שאתה מוצא גדר ערוה  –רש"י על ויקרא יט, ב: "קדושים תהיו  20

 אתה מוצא קדושה".



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  29 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 'כל מה שהוא מקניין האדם' 

כאמור הצגנו את טענת ה'שם משמואל' בדבר השוני של קניין הקידושין משאר קנייני הכסף, 

שכן אין כאן דבר שקנה אותו אלא רק חיבור באמרו שם שאין הקידושין כשאר הקניינים 

 21.בעלמא

ן האשה ביחס לשאר ימוצגת גישה לכאורה 'הפוכה' למקום של קני 22'בספר 'מיטב הארץ

הקניינים. גישה זו מובאת מתוך ביאור המושג 'קניין' בתורה ובחז"ל ואף נשענת על פשט 

שה הוא הוא היסוד והשורש מבנה הפרק הראשון 'פרק הקניינים'. שיטה זו מציעה שקניין אי

להבנת המהות של כל שאר הקניינים. הקניין במהותו הינו האחדות והקשר הפנימי שהוא 

לא משום שהוא קנה את השמים ואת  23"נה שמים וארץוהמהות של הבעלות. הקב"ה הוא "ק

 הארץ, אלא משום שהוא הבעלים של השמים והארץ ובשל הקשר שלו עמהם. 

אחד מהם הוא דבריו של רבי צדוק הכהן  .על כמה וכמה מקורותרעיון זה מסתמך שם 

 מלובלין: 

"כל מה שהוא מקנין האדם, אשתו ובניו עבדו ואמתו שורו וחמורו אהלו וכספו וזהבו 

וכל אשר לו הכל הוא משורש נפשו, כי גם כל הדומם צומח חי משורשים בנפש 

 24"רש חיותם ממנו...האדם ושורש חיותם ממנו כנודע. ומה שקנוי לו הוא ששו

השורש של כל הקניינים הוא שהקניינים כולם הם משורש נפשו של האדם, ולכן גם אצלנו 

שכן בקניין  ,ין האשה הוא הראש והראשון לקנייניםיבפרק 'האשה נקנית' 'פרק הקניינים' קנ

האשה בא לידי ביטוי באופן הכי חזק הקניין השורשי של החיבור והחשיפה של השורש 

 25.של האיש והאשה האחד

                                                           
נס החפץ ליד הקונה תמורת הכסף, אבל קידושין אין כאן דבר שיזכה בו "אין זה ענין כלל לכל הקנינים שקונין בכסף, שנכ 21

 תמורת הכסף, ואינו אלא חיבור בעלמא" )שם משמואל מועדים שם(.
 (. 216-212( ובמאמר 'קנין אשה' )עמ' 25-22להגר"י ויצמן, בכלל 'הבעלות העצמית על הקניינים' )עמ'  22
 כב.-בראשית יד, יט 23
 ת פו.ספר צדקת הצדיק, או 24
אחת  –"אבידה  –ועיינו בדברי המהרש"א וה'בן יהוידע' על "דרכו של איש לחזר על אשה... משל לאדם שאבדה לו אבידה"  25

 מצלעותיו" )רש"י(, קידושין ב ע"ב.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  22 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

במובן זה גישה זו בהבנת שורש ומהות הקניין והקידושין, מתאימה גם לשורש של הבנת 

הקידושין בדברי ה'שם משמואל', בדבר החיבור והאחדות שהיא העיקר והמהות של 

 הקידושין.

נבקש לחתום ולקשר עניין זה לדבריו של מוהרנ"ת בליקוטי הלכות כפירוש ודרשה על 

וחיוב האב למול את בנו. ר' נתן מסביר שהסרת והעברת הערלה  26וות הבן על האבסוגיות מצ

במציאות במובן הרוחני באה לאפשר את החיבור והמציאות של "אב ובן כחדא". ע"פ דבריו 

 ניתן אולי להבין את המהות של כל מצוות הבן על האב והחיוב בהן על האב דייקא:

ל" תּוֹרָה לָמ-וְעַׁ ךְ כֵן צִוְּתָה הַׁ שֶקֶר כְדֵי שֶיֻׁמְשַׁ עֲבִיר הָעָרְלָה שֶהִוא הַׁ בֵן כְדֵי לְהַׁ וּל אֶת הַׁ

בְרִיאָה בְחִינַׁת אָב וּבֵן  בְרִיאָה כְמוֹ קֹדֶם הַׁ ר הַׁ חַׁ ךְ עָלֵינוּ כְדֵי שֶיִהְיוּ אַׁ שְגָחָתוֹ יִתְבָרַׁ הַׁ

ר עֲבוֹדָ  חֲדָא, בְחִינַׁת כֻׁלּוֹ אֶחָד, כִי זֶה עִקַׁ כְלִית לִזְכוֹת שֶיִהְיֶה נִכְלָל כַׁ תַּׁ ר הַׁ תֵנוּ וְזֶה עִקַׁ

ל ל עֵינִין וְעַׁ סְיָן עַׁ בְרִיאָה, כִי הָעָרְלָה הִוא בְחִינַׁת עֲנָנִין דִמְכַׁ בְרִיאָה בְקֹדֶם הַׁ ר הַׁ חַׁ -יְדֵי-אַׁ

בְרִ  ם הַׁ ךְ אֵלָיו, כִי הָעָרְלָה הִוא פְגַׁ שְגָחָתוֹ יִתְבָרַׁ מּוּבָא, זֶה אֵין הַׁ יִם, כַׁ ם הָעֵינַׁ ית שֶהוּא פְגַׁ

ל ל בְרִית עַׁ פְיָא עַׁ עֲבִירִין הָעָרְלָה דְחַׁ ל עֵינִין -יְדֵי-אֲבָל כְשֶמַּׁ סְיָן עַׁ עֲבִירִין עֲנָנִין דִמְכַׁ זֶה מַׁ

ל ל-יְדֵי-וְעַׁ ךְ עָלֵינוּ וְעַׁ שְגָחָתוֹ יִתְבָרַׁ ל-יְדֵי-זֶה הַׁ חֲדָא, כִי עַׁ זֶה יוֹצֵא -יְדֵי-זֶה אָב וּבֵן כַׁ

נַׁ"ל.  חֲדָא כַׁ אֲזַׁי כֻׁלּוֹ אֶחָד בְחִינַׁת אָב וּבֵן כַׁ מִבְחִינַׁת עֶבֶד שֶהוּא בְחִינַׁת שֶקֶר לִבְחִינַׁת בֵן וַׁ

ל ם כֵן -וְעַׁ בְרִיאָה הוּא גַׁ ר הַׁ חַׁ בְרִיאָה וְאַׁ ל הָאָב לָמוּל אֶת בְנוֹ, כִי קֹדֶם הַׁ חִיוּב עַׁ ר הַׁ כֵן עִקַׁ

בְרִיאָה נִקְרָא בְ  ל הַׁ ךְ נִקְרָא אָב. וּכְלַׁ נַׁ"ל, כִי הוּא יִתְבָרַׁ אֲמָר הַׁ מַּׁ מְבֹאָר בַׁ חִינַׁת אָב וּבֵן, כַׁ

שֶקֶר שֶהוּא הָעָרְלָה וְאָנוּ  לְשֵל אֲחִיזָה לְהַׁ ל נִשְתַּׁ פֹעַׁ בְרִיאָה מִכֹחַׁ אֶל הַׁ בֵן תֵּכֶף כְשֶיָצְאָה הַׁ

עֲבִיר  לצְרִיכִין לְהַׁ נַׁ"ל. וְעַׁ חֲדָא כַׁ יְקָא מָל אֶת -הָעָרְלָה כְדֵי שֶיִהְיוּ אָב וּבֵן כַׁ יְדֵי שֶהָאָב דַׁ

ל ל-יְדֵי-בְנוֹ, עַׁ ר לְעֵלָּא, כִי עַׁ תָּא אִתְּעַׁ ךְ שֶהוּא -יְדֵי-זֶה בְאִתְעָרוּתָא דִלְתַׁ ם הוּא יִתְבָרַׁ זֶה גַׁ

עֲבִיר הָעָרְלָה שֶהִוא הַׁ  נַׁ"ל. אָבִינוּ הוּא מַׁ חֲדָא כַׁ בְרִיאָה כְדֵי שֶיִהְיוּ אָב וּבֵן כַׁ ל הַׁ שֶקֶר מִכְלַׁ

שֶקֶר שֶהוּא הָעָרְלָה, שֶהוּא בְחִינַׁת עֶבֶד, שֶהוּא  עֵר הַׁ ר מִצְוַׁת מִילָה כְדֵי לְבַׁ נִמְצָא, שֶעִקַׁ

ם אוֹת אֱמֶת מְאָה כְדֵי שֶיִהְיוּ בִבְחִינַׁת חוֹתַׁ טֻׁ ע וְהַׁ בְרִיאָה כְמוֹ קֹדֶם  הָרַׁ ר הַׁ חַׁ כְדֵי שֶיִהְיֶה אַׁ

נַׁ"ל חֲדָא כַׁ בְרִיאָה בְחִינַׁת אָב וּבֵן כַׁ  27:"הַׁ

                                                           
ועיינו בפנ"י ובמקנה בדף כט ע"א על ההסבר שלהם לקשר של מצות האב על הבן וכו' ושאר המשניות של המצוות לפרק  26

המצוות. ובכך מעבירים את הדיון מהקשר בין האיש והאשה, –נים. גם הם מעבירים את הדיון מקניין האשה לקנייני העוה"ב הקניי

 לקשר בין עמ"י להקב"ה. נראה שבדרך זו הולך גם מוהרנ"ת כאן.
 ליקוטי הלכות הלכות עבדים הלכה ב, אות ג. 27



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  22 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ה של סוגיית הפתיחה נבקש לומר שהעברת הערלה והיציאה מ'בחינת עבד' היא העניין תבשפ

מזומנת והחיבור בין האב לבנו הוא העניין של 'המיוחדת לי ו ,של 'דאסר לה אכו"ע כהקדש'

ההרגשה כחלק  –העמידה מול ה' והקשר עמו בבחינת בן אשר קדשנו במצוותיו וצונו.  –לי' 

מהקב"ה וכבנו ממש, והרגשת השגחת ה' עלינו, כל אלו מתעוררים כביכול ע"י מעשה 

התחתונים של מילת האב את בנו והעברת הערלה בגשמיות. כמו הסכמת האשה לאסור 

הרע ורוע המידות )שלא היה אצל עפרון(. התעוררות זו עצמה אכו"ע כהקדש, ועזיבת 

מלמטה מאפשרת וגורמת להתעוררות מלמעלה של העברת הערלה של השקר מהמציאות. 

'קידוש' זה של המציאות והבריאה שחוזרת ומתחברת עם בוראה, נעשה מלמעלה. אך הדבר 

פשר את החזרה שמאפשר אותו הוא המעשים מלמטה. האב שמל את בנו מלמטה בגשמיות מא

של המציאות הנפרדת להיכללות בשורשה. ממש כמו הקניין שבשורשו חושף את האחדות 

ואת השורש המשותף. וכך החיבור בין הדורות של האב והבן במצוות האב על הבן והבן על 

והחיבור בין האיש לאישה בקידושין מבטאים שניהם חיבור ו'אגידה' שמגלה את  28האב

וו פרושים ה – ף והאחד. ומה שמאפשר חיבור זה הוא 'קדושים תהיו'השורש והמקור המשות

דאסר לה אכו"ע 'בבחינת סוגיות ייחוד ובבחינת  מן העריות ומן העבירה )ויקרא רבה(

היא הכלי  – והעננים שמכסים על ההשגחה 29דות הרעותיהמ – . הסרת הערלה'כהקדש

  לחלות הקידושין וה'אגידא למקדש'.

לשמור ולעשות ולקיים את כל דברי התורה  ;ד ולהגדיל תורה ולהאדירהשנזכה ללמוד וללמ

' המרומזים וטמונים בעומק הן כפשוטם של דברים והן בהליכה בדרכי עבודת ה ,הזאת

 הדברים.

 

                                                           
 לראיות אלה אך אכמ"ל. כמובן שגם בסוגיות כיבוד אב ואם ניתן למצוא רמזים 28
תיאור מרתק נוסף של תהליך ההתקדשות בקידושין מובא בתוך תורה ס"ט בלקו"מ שעוסקת ומרחיבה בעניין הקשר בין הממון  29

היחס בין התקדשות  לאשה, ומתוך הביאור של קידושי הכסף נוצרת תמונה מעניינת של תהליך זה, המבארת מזווית נוספת את

סִטְרָא " :הקדושהקבלת  ובין (י השלמת אורה"ע) האשה מטמאתה וְזֶה בְחִינַׁת קִדוּשִין, כִי כְשֶאֵין שְלֵמוּת בְדָבָר, יֵש שָם אֲחִיזַׁת הַׁ

ת בֵינֵיהֶם  חַׁ זֶרֶת וְנִדַׁ קְלִפוֹת כִי הִיא מִתְפַׁ נֶפֶש בְחִינַׁת נוּקְבָא, הִיא בֵין הַׁ קְלִפוֹת וְהַׁ גְלֶיהָ יוֹרְדוֹת תָּמִיד, בִבְחִינַׁת )מִשְ אָחֳרָא וְהַׁ לֵי ה(: "רַׁ

נַׁ"ל, בְיַׁד זֶה  כֶסֶף אוֹ שְוֵה כֶסֶף, שֶהוּא בְחִינַׁת שְלֵמוּת אוֹרָהּ כַׁ ל כֵן כְשֶהִיא רוֹאָה זֶה הַׁ שְלִימָהּ, מָוֶת" וְעַׁ דֵש אוֹתָהּ, וּלְהַׁ הָאִיש שֶבָא לְקַׁ

ל יְדֵי זֶה תְּאֵבָה אֵלָיו וְנִכְסֶפֶת לוֹ,  גְלֶיהָ מִמָּוֶת וְזֶה בְחִינַׁת קִדוּשִיעַׁ קְלִפוֹת, לְהוֹצִיא רַׁ בֵץ נִדָחֶיהָ מִבֵין הַׁ ן בְכֶסֶף, שֶהוּא יַׁשְלִים אוֹרָהּ, וִיקַׁ

ל ל-כִי עַׁ כֶסֶף, וְאֵין בָהּ חִסָרוֹן, עַׁ ל יְדֵי הַׁ מְ -יְדֵי-יְדֵי שֶנִשְלָם אוֹרָהּ עַׁ דֶשֶת מִטֻׁ ל כֵן הִיא זֶה הִיא מִתְקַׁ קְלִפוֹת וְעַׁ אָתָהּ, וְיוֹצְאָה מִבֵין הַׁ

ל דֶשֶת וְנִקְנֵית אֵלָיו עַׁ דֶשֶת וּמַׁ -מְקֻׁ נַׁ"ל וְזֶה לְשוֹן קִדוּשִין, שֶמִּתְקַׁ כֶסֶף הוּא שְלֵמוּת אוֹר הָאִשָה כַׁ זֶה, כִי הַׁ כֶסֶף הַׁ צְמָהּ לָצֵאת יְדֵי הַׁ זְמֶנֶת עַׁ

מְאָה,  טֻׁ שָאמִן הַׁ מַּׁ ל יָדוֹ: וּבְכָל הַׁ שָה עַׁ בֵל קְדֻׁ בֵץ נִדָחֶיהָ כִי הוּא צָרִיךְ -וּלְקַׁ שְלִים אוֹרָהּ בָזֶה, וּמְקַׁ , הוּא מַׁ רְוִיחַׁ תָּן שֶהוּא נוֹשֵא וְנוֹתֵן וּמַׁ וּמַׁ

פֵר ת הָאִילָן וְהָעֲנָפִים וְהַׁ שְלִים אוֹרָהּ תָּמִיד, כִי הוּא בְחִינַׁת הֲנָקַׁ שְלִימָם...לְהַׁ ל יְדֵי שֶהוּא מֵינִיקָם וּמַׁ  "וֹת, שֶעַׁ



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  23 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 :ראשון שער
 מצות האב על הבן וכיבוד אב ואםמאמרים בסוגיות 

 מפירות כולל הרמי"ם של הישיבה

 

                                             אשה ולישא תורה ללמוד

 מאלי דוד הרב
 

  בקידושין דף כ"ט ע"ב מובאת ברייתא:

ילמוד תורה ואח"כ ישא אשה, ואם א"א לו בלא  – ת"ר: ללמוד תורה ולישא אשה"

 ."ישא אשה ואח"כ ילמוד תורה – אשה

ללימוד  הכרעת הברייתא ללמוד תורה לפני נשיאת האשה מראה שהנישואין מפריעים

התורה, ומסתבר, כפי שר' יוחנן אומר, שהסיבה היא טרדת הפרנסה. המשך הברייתא "ואם 

א. הוא  –אי אפשר לו בלא אשה ישא אשה ואח"כ ילמד תורה" יכול להתפרש בשני אופנים 

לא יכול מפני שאינו מסוגל להתרכז. ב. הוא לא יכול מפני שמהרהר בעבירה. על פי הפירוש 

העיקר הוא  –לשאת אשה מוקדם קשור לאותו ציר שבו עסקה הברייתא הראשון ההיתר 

 הרהורי עבירה.  –הריכוז בלימוד. על פי הפירוש השני ההיתר קשור לגורם חדש 

אמר רב יהודה אמר שמואל, הלכה: נושא אשה ואח"כ ילמוד תורה. ר' יוחנן אמר: "

 ".ריחיים בצוארו ויעסוק בתורה? ולא פליגי: הא לן, והא להו

ההלכה שפוסק שמואל עומדת בניגוד לפסק הברייתא שהובאה לפניו. דבריו של שמואל 

עומדים כנגד דברי הברייתא )הוא אינו מנסח את דבריו כ'כולם אי אפשר להם', אלא 

'הלכה...'. ייתכן שהוא מבין שכולם אי אפשר להם, אלא שבפשטות דבריו מנוגדים לדברי 

אדם אינו יכול ללמוד תורה כמו  –יך את דברי הברייתא הברייתא(. לעומתו ר' יוחנן ממש

 30שצריך אחרי נישואיו.

                                                           
"והוא שלא כו'. קדושין שם  ששמואל פוסק כנגד דברי הברייתא, ואילו ר' יוחנן מקיים אותם: –וכך הבין הגר"א  30

יתא ואם א"א בלא כו' ושמואל ור"י פליגי ארישא דברייתא כמ"ש שם הל' נושא כו' ר"ל דלא כברייתא ור"י מקיים הברי
אלמא הברייתא מיירי במקום שיתבטל מלמודו אם ישא ואפ"ה אם א"א בלא אשה כו' אלמא צריך ליבטל מלימודו 

 בכה"ג: )אבן העזר הלכות פריה ורביה סימן א סעיף ד(.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  22 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

משפט הסיכום של הגמרא 'ולא פליגי, הא לן והא להו', מיישב את דברי שמואל עם דברי 

יש הבדל מציאותי  –הברייתא. לפי יישוב הגמרא, שמואל אינו פוסק אחרת מהברייתא 

 ללימוד התורה. שבגללו שמואל אמר שהנישואין קודמים 

הרי משפט זה  ?"הא לן והא להו", אחרי "בלא אשה אי אפשר לוואם "מה מקומו של התנאי 

מתייחס רק לבעיה של טרדת הפרנסה אל מול לימוד התורה, ואינו מתייחס לשאלת ההרהור. 

כולם אי "ל "אי אפשר לו"דומני שגם נקודה זו מטה לכך ששמואל לא הרחיב את המשפט 

אלא שאכן פסק בצורה הפוכה מהברייתא מנימוקיו )המציאותיים, על פי  ,"אפשר להם

 הגמרא(. 

 לימוד תורה, פרנסה, והרהורי עבירה

בני בבל, שהיו יוצאים ללמוד חוץ למקומם  –"הא לן והא להו  –רש"י מפרש  רש"י ותוס':

ריע כדי לגרוס את משניות התנאים בארץ ישראל, נושאים אשה, כדי שעול הפרנסה לא יפ

להם, והולכים חוץ למקומם. לכאורה רש"י יכול היה לעצור בפירוש זה, אלא שהוא מוסיף 

שנושאים אשה כדי שיהיו בלא הרהור. לכאורה נימוק זה אינו נצרך, משום שרש"י כבר 

נימק את הקדמת הנישואים בשל העובדה שהם לומדים חוץ למקומם, אלא שבכך מתמודד 

איך תיתכן אפשרות  –אי אפשר לו וכו'. אלא שקשה על רש"י ואם  –רש"י עם סוף הברייתא 

, על פי פסק הגמרא? הרי ההיתר לשאת אשה "אם אי אפשר לו בלא אשה נושא אשה"של 

תלוי בשאלת הפרנסה ולא בשאלת ההרהור?! שהרי לפי רש"י, בני ארץ ישראל לומדים 

איך תיתכן מציאות של תורה ואח"כ נושאים אשה, אפילו שיש להם הרהור עבירה. ואם כן 

 ישא אשה ואח"כ ילמד תורה?!

למעשה רבנו תם מפרש את הסוגיה בדיוק כמו רש"י, אלא שהוא חולק עליו בהבנת  –תוס' 

א. שלא פתר את בעיית ההרהור, שהרי  –. ר"ת הקשה על רש"י "הא לן והא להו"המשפט 

עוזבים את נשותיהם  הם הולכים חוץ למקומם ואם כן אינם נמצאים עם נשותיהם. ב. איך

בארץ ישראל ניתן לשאת אשה וללמוד תורה  –בלא פרנסה? פירושו של רבנו תם הוא הפוך 

גם את בעיית הפרנסה וגם את  –משום ששם הם עשירים, ואם כן פתרו את שתי הבעיות 

בעיית ההרהור, ויכולים לשאת אשה וללמוד תורה בטהרה; ואילו בבבל אינם עשירים, ולכן 

ורה ואח"כ ישאו אשה. למעשה רש"י ור"ת חלוקים במציאות, אולם מבחינת הבנת ילמדו ת



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  21 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

יש לדחות את נשיאת האשה בשל עול הפרנסה  –הסוגיה הם מגיעים לאותן מסקנה הלכתית 

שכרוך בה, ולעומת זאת, הרהורי עבירה אינם טעם חזק מספיק כדי להקדים את הנישואין. 

, "שר לו בלא אשה ישא אשה ואח"כ ילמד תורהואם אי אפ"אך גם על ר"ת קשה המשפט 

  31משום שגם לפי הבנתו, הרהורי עבירה אינם סיבה מספקת לדחיית הנישואין.

הפירוש שמיוחס לר"י הזקן, שם לבו לסתירה שבין דברי האמוראים  – תוס' ר"י הזקן

שהם , האמוראים חולקים על דברי הברייתא, משום "הא לן והא להו"לברייתא. לפי המשפט 

, נדחית "ואם אי אפשר לו"תולים את הכל בשאלת הפרנסה, ואם כן שאלת הרהורי העבירה 

 ואינה שיקול כפי שהיא בברייתא. לכן הוא מפרש כך: 

הא לן שיצרנו מתגבר עלינו. הא להו, שמתוך שהם  –"ומסתברא דהכי פירושו 

עם הברייתא, חפצים בתורה אין יצרם מתגבר עליהם. והשתא לא פליגי שמואל ור"י 

 וכן נראה מפירוש הר"ם פ"א."

על פי פירוש זה, הא לן והא להו מתייחס לשאלת הרהורי העבירה, ולא לשאלת הפרנסה. 

ולכן יכולים להתנהג  32בארץ ישראל, מתוך שהם חפצים בתורה אין יצרם מתגבר עליהם,

ו סוף הברייתא כפסק הברייתא המקורי, ואילו בבבל, היצר מתגבר, ולכן צריכים להתנהג כמ

ודאי  –וכדברי שמואל. ומה עם שאלת הפרנסה? אליה מתייחסת גם הברייתא וגם ר' יוחנן 

 שנשיאת אשה מגיעה אחרי לימוד התורה, בשל טרדות הפרנסה. 

 

 "וקצבה לדבר לא ידענא" 

על מסקנה זו, שלימוד התורה דוחה את נשיאת האשה בשל עול הפרנסה, כותב הרא"ש: 

אם אי אפשר לו ללמוד אם ישא אשה, ילמוד ואחר כך ישא אשה. וקצבה כולהו מודו ד"

לאותו לימוד לא ידענא, שלא יתכן שיתבטל מפריה ורביה כל ימיו. שלא מצינו זה אלא בבן 

 ."עזאי שחשקה נפשו בתורה

                                                           
הריטב"א מביא פירוש דומה ודוחה אותו )והנ"י והמאירי מפרשים כן(. הפירוש זהה מבחינת הבנת הגמרא, אלא  31

המציאות בצורה שונה: "ויש מפרשים דשמואל איירי בבני בבל שהיו נשיהם עמלות וטורחות אחר שמפרש את 
 מזונותיהם, ורבי יוחנן לבני ארץ ישראל שהיו נשיהם מעונגות והיו בעליהם צריכין לטרוח אחר מזונותיהם".

 . ועיין בבן יהוידע ובמהר"ל שמעמיקים בעניין הטעם להבדל הזה בין ארץ ישראל ובבל 32



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  25 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

לאחר הסיוג )על פי דעתם של רש"י ותוס'(, שאם נשיאת האשה אינה מעכבת את הלימוד 

ילמד תורה "אלת הרא"ש היא שאלה הכרחית. בברייתא הניסוח הוא אפשר לשאת אשה, ש

זה? הרי נשיאת האשה מעכבת את לימוד  "אחר כך". מתי מתרחש "ואחר כך ישא אשה

שלא נשא  33התורה, והפסק הוא להעדיף את לימוד התורה?! הרא"ש מזכיר את בן עזאי

ינו נושא אשה כאילו אשה משום שחשקה נפשו בתורה, ובכך עבר על דברי עצמו שמי שא

שופך דמים וממעט הדמות. על פי הרא"ש בן עזאי הוא דמות יחידאית, ולא יתכן שאדם רגיל 

  34יהיה כמותו.

שאלתו של הרא"ש מבליטה את העובדה שהשאלה שבפשטות נראית שאלה תמימה של 

עד כמה המחויבות ללימוד  –משאבים ופנאי, למעשה נוגעת בשאלה עמוקה הרבה יותר 

מה  –רה דוחה את יישובו של עולם? )כך למעשה מנוסחת הדילמה בפתרונו של בן עזאי התו

 אעשה, שנפשי חשקה בתורה, אפשר לעולם שיתקיים על ידי אחרים(. 

 

 ?"פרו ורבו"או לימוד תורה 

 בהלכות תלמוד תורה פוסק הרמב"ם כלשון הברייתא, בלי התוספת של שמואל או ר' יוחנן:

תורה ואחר כך ישא אשה שאם נשא אשה תחלה אין דעתו פנויה לעולם ילמוד אדם "

ללמוד, ואם היה יצרו מתגבר עליו עד שנמצא שאין לבו פנוי ישא ואחר כך ילמוד 

 (הלכה ה פרק את"ת רמב"ם הלכות " )תורה.

על פי פסיקת הרמב"ם, יש להקדים את לימוד התורה כדי שדעתו תהיה פנויה ללמוד )שיקול 

היצר גורם להקדמת הנישואין. פסיקה זו היא כפשט הברייתא, שלא כרש"י הפרנסה(, אולם 

ותוס', ששיקול ההרהור אצלם נדחה מפני לימוד התורה שייפגע מהחתונה. בשל כך כתב 

הא לן והא "בתוס' ר"י הזקן, שכן נראה מפירוש הר"ם. אלא שתוס' ר"י הזקן פירש כך את 

                                                           
בן עזאי אומר: כאילו שופך דמים  כל מי שאין עוסק בפריה ורביה כאילו שופך דמים...ב "תניא רבי אליעזר אומר 33

ו לו לבן עזאי: יש נאה דורש ונאה מקיים, נאה מקיים ואין נאה דורש, וממעט הדמות, שנאמר: ואתם פרו ורבו. אמר
ואתה נאה דורש ואין נאה מקיים! אמר להן בן עזאי: ומה אעשה, שנפשי חשקה בתורה, אפשר לעולם שיתקיים על ידי 

 אחרים." )יבמות דף סג עמוד ב(
יו, והתייחס רק בקידושין. לגבי הרמב"ם הרי"ף ביבמות לא פסק את דבריו של בן עזאי. גם הרא"ש לא פסק דבר 34

ושו"ע ראו להלן. ברכי יוסף מציין את הריטב"א שפסק כרמב"ם )להלן(, ולעומתו את תוס' כתבו שאין בדורות הללו מי 
 שיוכל להיות כבן עזאי אף לענין זה.

https://he.wikisource.org/wiki/%D7%99%D7%91%D7%9E%D7%95%D7%AA_%D7%A1%D7%92_%D7%91#fn_%D7%91
https://he.wikisource.org/wiki/%D7%99%D7%91%D7%9E%D7%95%D7%AA_%D7%A1%D7%92_%D7%91#fn_%D7%91


פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  27 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ם כן, אפשר שאכן כך הבין את הא לן והא להו, , והרמב"ם העתיק את לשון הברייתא. א"להו

  35ואפשר שפסק כברייתא בלי דברי האמוראים.

 אלא שבהלכות אישות כותב הרמב"ם כך:

האיש מצווה על פריה ורביה אבל לא האשה, ומאימתי האיש נתחייב במצוה זו מבן "

שבע עשרה, וכיון שעברו עשרים שנה ולא נשא אשה הרי זה עובר ומבטל מצות 

שה, ואם היה עוסק בתורה וטרוד בה והיה מתירא מלישא אשה כדי שלא יטרח ע

במזונות ויבטל מן התורה הרי זה מותר להתאחר, שהעוסק במצוה פטור מן המצוה 

 וכל שכן בתלמוד תורה.

מי שחשקה נפשו בתורה תמיד ושגה בה כבן עזאי ונדבק בה כל ימיו ולא נשא אשה "

יצרו מתגבר עליו, אבל אם היה יצרו מתגבר עליו חייב אין בידו עון והוא שלא יהיה 

רמב"ם הלכות אישות פרק ) "לישא אשה ואפילו היו לו בנים שמא יבוא לידי הרהור.

 ג(-הלכה ב טו

כמה הבדלים יש בין דברי הרמב"ם בשני המקומות: א. בהלכות אישות דחיית הנישואין כדי 

כפי שכתוב בהלכות ת"ת. ב. היתר זה ללמוד תורה היא היתר, ואינה חובה על כל אדם 

. ג. ההרהור בהלכות ת"ת הוא "שהעוסק במצוה פטור מן המצוה"מצריך הנמקה מיוחדת 

. לעומת זאת בהלכות אישות חוסר ריכוז בלימודגורם להקדמת הנישואין, משיקול של 

, וחשש זה אינו חמור מספיק כדי להקדים את הנישואין. רק החשש מעבירההמיקוד הוא 

 אינו יכול אם יש לו הרהורים.   –מי שרוצה לחיות כל חייו ללא אשה כבן עזאי 

המערכת על פי הרמב"ם בהלכות ת"ת היא כזו: לימוד תורה קודם לנישואין בשל חוסר 

 הריכוז )פרנסה(, אולם מי שיצרו מתגבר עליו ואם כן אינו פנוי ישא אשה. 

                                                           
כ"כ הרמב"ם בפרק שלא כתוס' ר"י הזקן, הב"ח הבין שהרמב"ם פסק כברייתא ולא כדברי האמוראים שאחריה: "ו 35

א' )ה"ה( בהאי לישנא לעולם ילמוד אדם תורה ואחר כך ישא אשה וכו' ולא חילק בין לומדים במקומם ללומדים חוץ 
למקומם דקיימא לן כסתמא דברייתא דלא מחלק אלא בין אפשר לאי אפשר ודלא כהרי"ף )יב א( והרא"ש דהביאו הך 

נן בין לן בין להו ילמוד תורה תחלה ואחר כך ישא אשה אלא אם כן דאי דשמואל ורבי יוחנן והא לן והא להו אלא נקטי
 אפשר לו בלא אשה דישא אשה תחלה ואחר כך ילמוד תורה וכן פסק בשלחן ערוך." )ב"ח יורה דעה סימן רמו(



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  26 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

היא כזו: נישואין קודמים לתלמוד  לעומת זאת המערכת על פי הרמב"ם בהלכות אישות

תורה, ואם אדם רוצה לאחר את הנישואין משום שלא יוכל להתרכז בלימוד הוא רשאי. הוא 

 36יכול להמשיך כך כל חייו, אלא אם כן יש לו הרהורי עבירה.

 37נראים כסותרים. אם כן דברי הרמב"ם )והשו"ע(

ת לדחות את לימוד התורה )בלי לגבי האפשרו "העוסק במצוה פטור מן המצוה"גם המשפט 

 קצבה(, הוא מרחיק לכת, עד כדי כך שהנצי"ב כותב עליו:

אבל בעוסק בת"ת אינו פטור מן המצוה אלא ת"ת קודם אם אפשר שתעשה אותה "

אך למד רבינו זה הדין מהא דעוסק במצוה פטור ימצוה לאח"ז, או ע"י אחר, וא"כ ה

לל, דת"ת האף דהיא מ"ע יקרה מכל מן המצוה וכש"כ בת"ת, הרי דאינו כש"כ כ

המצות מכ"מ אין בה כח בעוסק בה לפטור מן המצוה דע"מ כן נתנה התורה כדי 

לעשות המצות ע"כ עודני נבוך בהבנת דברי רבינו אשר בכ"מ המה מאירים וה' ירד 

לי בגבורים להבין ולהשכיל כלשון רבותינו הראשונים המלמדים ומורים, נפש 

 (שו"ת משיב דבר חלק ב סימן נג" )לי צבי יהודא ברלין.העמוס בעבודה: נפת

 

 :יישוב דברי הרמב"ם

הא "הלחם משנה מבין שדברי הרמב"ם משלימים אחד את השני. בהלכות אישות פירט את 

, שמשמעותו שאם אינו טרוד בפרנסה שישא אשה, ובהלכות תלמוד תורה ביאר "לן והא להו

אולם הוא לא התייחס לניסוח השונה  38יע לו ללימוד.שמפר – "יצרו מתגבר עליו"מה הכוונה 

 בדברי הרמב"ם. 

היא שמדובר בשני גילים שונים. הרמב"ם בהלכות ת"ת  39אפשרות פשוטה ואמתית לתירוץ,

, ואילו הרמב"ם בהלכות אישות עוסק באדם 29או  26לגיל  23עוסק באדם שמצוי בין גיל 

                                                           
בהלכות ת"ת ביורה דעה סימן רמ"ו הוא מצטט את הרמב"ם מהלכות ת"ת, ובהלכות  –השו"ע ממשיך את הרמב"ם  36

 יה ורביה באבן העזר סימן א' הוא מצטט את הרמב"ם מהלכות אישות. פר
הבית שמואל באבן העזר מבין את הרמב"ם כך: אכן, אין קצבה לאותו לימוד )כניסוחו של הרא"ש(, אלא שההיתר  37

י הב"ש, לדחות תלוי בכך שלא יהיה יצרו מתגבר עליו. הסיבה שבן עזאי היה צריך לנימוק של נפשו חשקה בתורה, על פ
היא משום שהיה יכול להינשא בלא צער הפרנסה, ולכן היה צריך נימוק נוסף. אולם הב"ש אינו כותב דבר על היחס בין 

 דברי הרמב"ם בהלכות אישות עליהן כתב פירושו ובין דבריו בהלכות תלמוד תורה.
 לחם משנה בהלכות ת"ת.  38
 יו בלבוש בתחילת אבן העזר. תודה לרב נריה טובי על התירוץ היפה. אחר כך מצאת 39



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  20 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ללמוד תורה ולישא "וגייה הבאה אחרי . הסיבה לתרץ כך, היא שהס29\26שהגיע לגיל 

, עוסקת בגיל הנישואין, ושם האמוראים השונים מתייחסים בחריפות למי שעבר את "אשה

בן עשרים שנה ולא נשא אשה כל ימיו כ רב הונא לטעמיה דאמר" –גיל עשרים ולא התחתן 

אמר רבא וכן תנא דבי ר'  .בעבירה בעבירה סלקא דעתך אלא אימא כל ימיו בהרהור עבירה

ישמעאל עד כ' שנה יושב הקב"ה ומצפה לאדם מתי ישא אשה כיון שהגיע כ' ולא נשא אומר 

ל צעיר. כיצד מסתדרות שתי הסוגיות ". גם רב חסדא משתבח בנישואין בגיתיפח עצמותיו

 "וקצבה לדבר לא ידענא"בפשטות זו יכולה להיות הקצבה שעליה כתב הרא"ש  הסמוכות?

]ארביסר  23כל עוד האדם צעיר )והגיל נתון לדיון בדברי האמוראים, על פי רב חסדא  –

את  הכוונה השנה הארבעה עשר[, על פי רב הונא ורבא עד עשרים(, הוא צריך להקדים

לימוד התורה לנשיאת האשה, ועל כך כותב הרמב"ם בהלכות תלמוד תורה. לעומת זאת, 

מגיל זה והלאה, מה שהיה לפני כן חובה )הקדמת לימוד התורה(, הופל להיתר דחיית 

הנישואים שנוגע רק למעוניינים בכך )בתנאי שאין יצרם מתגבר עליהם( ועל כך כותב 

 הרמב"ם בהלכות אישות.

  

 סיכום

השאלה האם לשאת אשה או ללמוד תורה היא שאלה מעשית שטומנת בחובה סוגיה עקרונית 

 מה היחס בין המסירות ללימוד התורה ובין יישוב העולם ומצוות פרו ורבו? –וחשובה 

הא "בפשטות פסיקת הגמרא, על פי כל השיטות )בין אם פוסקים כברייתא, ובין אם פוסקים כ

תורה קודם לנישואין, בשל הטרדה שמלווה בפרנסה שלא (, היא שתלמוד "לן והא להו

האם  –תאפשר ללמוד. פסיקה זו נראית במבט ראשון כמוחלטת. ועל כן מעוררת שאלות 

יישובו של "ובכלל, מה עם  מתי צריך האדם לשאת אשה? קדימות זו היא קדימות לעולם?

  ?"עולם

את ההתלבטות של לימוד התורה אחרי עיון ברמב"ם ובסוגיה הבאה, ראינו כי ניתן למקם 

אין לאחר את הנישואין  29.40מול נשיאת האשה בטווח גיל מסוים, ולכל היותר עד גיל 

                                                           
 על פי דברי הגמרא. בדורנו אנו דנו בשאלת איחור גיל זה, ואכמ"ל. 40

https://he.wikisource.org/wiki/%D7%A7%D7%99%D7%93%D7%95%D7%A9%D7%99%D7%9F_%D7%9B%D7%98_%D7%91#fn_%D7%9B
https://he.wikisource.org/wiki/%D7%A7%D7%99%D7%93%D7%95%D7%A9%D7%99%D7%9F_%D7%9B%D7%98_%D7%91#fn_%D7%9B


פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  39 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

מעבר לגיל ה'תיפח'. לימוד התורה אינו סותר את יישובו של עולם, הוא חלק מיישובו של 

 עולם. 

, ואז, החפץ 29ההתנגשות בין לימוד התורה ובין יישובו של עולם נוצרת כשמגיעים לגיל 

 בלימוד רשאי 'להתאחר' ולשאת אשה. 

רק אצל יחידים כבן עזאי, ההתנגשות בין שני הערכים מגיעה לכדי סתירה. ולכן, בשל 

הסתירה, ההלכה לא נפסקה כבן עזאי, וההולך בדרכו רשאי לדחות את נישואיו רק אם הוא 

עשה, שנפשי חשקה מה א" –פנוי מהרהורי עבירה ומצוי כולו רק בתוך לימוד התורה 

  ."בתורה...



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  32 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                "אב משל" ההלכה במסקנת עיון? אב משל

  מאלי דוד הרב

 
 הקדמה: .א

משל אב או  –במסכת קידושין דף ל"ב ע"א נשאלת שאלת יסוד בנוגע למצוות כיבוד הורים 

ל ומשקה וכו'(, הכסף שצריך הבן להוציא כדי לכבד את הוריו )מאכי – משל בן? כלומר

  צריך לצאת מכיסו או מכיסם של ההורים?

אורו ליה רבנן לר' ירמיה, ואמרי לה לבריה דר' "בפשטות פוסקת הגמרא כמ"ד משל אב. 

. פסיקה זו מוסכמת על ראשונים ואחרונים )עיין לדוגמה רמב"ם "ירמיה כמ"ד משל אב

 ן משל אב. הוצאות כיבוד ההורים ה – ממרים פ"ו ה"ג, שו"ע ר"מ ס"ה(

על פניו הלכה זו מוסכמת ואין עליה עוררין. להלן אסקור יוצאי דופן שבהם ההוצאה מגיעה 

 מכיסו של הבן, ואדון גם בקביעה העקרונית. 

 ירושלמי – הקדמה שניה .ב

 הירושלמי שונה מהבבלי בכמה נקודות:

חונה אי זהו כיבוד מאכיל ומשקה מלביש ומכסה ומנעיל מכניס ומוציא. מן דמאן? "

בר חייה אמר משל זקן, ואית דבעי מימר משלו. לא כן אמר רבי אבהו בשם רבי יוסי 

בר' חנינה מניין אפילו אמר לו אביו השלך את הארנקי הזו לים ששומע לו? בההוא 

 "דאית ליה חורנין, ובעושה הנחת רוחו של אביו.

לי, אולם אין פסיקה לא ברור מהירושלמי מהי הפסיקה למעשה. מובאות שתי הדעות כמו בבב

 ברורה אלא ניסיון הוכחה ל'משל בן', ודחייתו. 

 העובדה שאין בירושלמי פסיקה ברורה חשובה, בשל ההמשך: 

...דתני ר' שמעון בן יוחי גדול הוא כיבוד אב ואם שהעדיפו הקדוש ברוך הוא יותר "

 (ג טמשלי )כבד את אביך ואת אמך ונאמר להלן  (שמות כ יב)מכבודו נאמר כאן 

מהונך במה את מכבדו מהונך מפריש לקט שכחה ופיאה מפריש תרומה  ה'כבד את 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  32 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ומעשר ראשון ומעשר שני ומעשר עני וחלה ועושה סוכה ולולב שופר ותפילין 

וציצית מאכיל את הרעיבים ומשקה את הצמיאים אם יש לך את חייב בכל אילו ואם 

כיבוד אב ואם בין שיש לך בין  אין לך אין את חייב באחת מהן, אבל כשהוא בא אצל

 .שאין לך כבד את אביך ואת אמך אפילו את מסבב על הפתחים

...ר' ינאי ור' יונתן הוון יתבין אתא חד בר נש ונשק ריגלוי דר' יונתן אמר ליה ר' "

ינאי מה טיבו הוא שלם לך מן יומוי? א"ל חד זמן אתא קביל לי על בריה דיזונוניה 

כנישתא עלוי ובזיתיה. ואמר ליה ולמה לא כפתוניה אמר ליה  ואמרית ליה איזיל צור

וכופין? אמר ליה ואדיין את לזו? אמר לון חזר ביה ר' יונתן וקבעה שמועה משמיה. 

אתא ר' יעקב בר אחא ר' שמואל בר נחמן בשם ר' יונתן שכופין את הבן לזון את 

ופין את הבן לזון את האב. אמר ר' יוסי הלואי הויין כל שמועתי בריין לי כהדא שכ

 ."האב

האם חלק זה של הסוגיה הוא על פי מ"ד 'משל אב', או 'משל בן'? ניתן לומר שהירושלמי 

חולק על הבבלי ופוסק כמ"ד משל בן. הראשונים לא הבינו כך, אלא שהירושלמי עוסק 

 במקרים שבהם פשט הגמרא בבבלי לא עוסק )עיין להלן(. 

 בין הירושלמי לבבלי ואליהן נשוב בהמשך: נציין שתי נקודות הבדל חשובות

אין לכפות! עיין בחולין דף ק"י  –א. לעומת הבבלי שבו אין כפיה על כיבוד הורים )להיפך 

בירושלמי יש פסיקה ברורה שכופין על כיבוד  ,(41דיקולי\ע"ב במעשה דרמי בר תמרי

 –כן מצטטים את ר' יוסי הורים: ר' ינאי ור' יונתן מסכימים שכופין את הבן לזון את אביו. ו

 הלוואי היו כל שמועותי ברורות לי כמו זו שכופין את הבן לזון את האב. 

ב. בירושלמי ישנה הנגדה בין כיבוד הורים למצוות של אדם שמופנות לה' )שבכללן מצוות 

לעומת כבוד ה', שמתבטא ברוב המצוות, ובו חייב האדם  ;חברתיות כמו מתנות עניים וצדקה(

 אפילו אם הוא מסבב על הפתחים.  –יש לו, בכיבוד הורים אדם חייב גם אם אין לו רק אם 

 

                                                           
"אדהכי אייתוה לההוא גברא דלא הוה מוקר אבוה ואמיה כפתוהו אמר להו שבקוהו דתניא כל מצות עשה שמתן  41

מתן שכרה בצדה, אין בית דין שלמטה כל מצווה ש –שכרה בצדה אין בית דין שלמטה מוזהרין עליה" )חולין ק"י ע"ב( 
 מוזהרין עליה, ולכן אין לכפות על כיבוד הורים.   



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  33 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 כשאין לאב .ג

נשוב לסוגיית הבבלי. מה עושים כשאין לאב? בגמרא אין תשובה לשאלה זו, ועל פניו כשאין 

 הבן אינו חייב לכבדו )במובן של לפרנסו(.  –לאב 

יקה כוללת, סוברים שעל הבן לזון את ובאמת, רוב הראשונים, שמבינים את 'משל אב' כפס

 . כך כותב הרי"ף:בתורת צדקהאביו, אולם 

משל מי רב יהודה אמר משל בן רב הושעיא אמר משל אב אורו ליה רבנן לר' ירמיה "

ואמרי לה לבריה דרבי ירמיה כמאן דאמר משל אב. והיכא דרויח הבן והאב לית ליה 

קה ויהבינן לאבוה כי הא דרבא כפייה לרב כייפינן ליה לבן ושקלינן מיניה בתורת צד

 "נתן בר אמי ואפיק מיניה ארבע מאה זוזי לצדקה וכן שדרו ממתיבתא:

כופין אותו לתת לאביו בתורת צדקה. וכך גם  –הרי"ף מציין שהיכן שהבן 'רויח', ולאב אין 

יא אמיד, נובע כנראה מהמקרה שאותו מב-פסקו הגאונים )שדרו ממתיבתא(. הסיוג 'רויח'

 רבא שכפה את ר' נתן בר אמי שהיה אדם עשיר לתת צדקה.  – הרי"ף כסיוע

תוס' פוסק כמו הרי"ף )בלי הסיוג של 'רויח'(, וכותב שגם בעל השאלתות ר"ח ור"י פוסקים 

כלומר אפילו שאין כאן חיוב של כיבוד הורים, צריך האדם  – "שלא יהא אלא אחר"כך. 

 רנסו כצדקה. להתייחס לאביו לפחות כאל אחר ולפ

את ר' יוסי, את ר' יונתן ור' יאשיה, וכן מצטט תוספות  –כראיה מביא תוס' את הירושלמי 

גם אם אין לאדם הון הוא  –את הירושלמי של 'כבד את ה' מהונך' שאותו ציטט בדף הקודם 

 צריך לכבד את הוריו. 

אין לאביו, אלא תוס' מצטט את הירושלמי כדי להראות שחייב הבן לזון את אביו היכן ש

שבניגוד לפסיקה ההלכתית של הרי"ף וראשונים אחרים, הירושלמי אינו מסיק דין זה מדין 

ניתן לדחוק ולהגיד שלא  ,צדקה, אלא מכיבוד הורים! אמנם לגבי ר' יוסי, ר' יאשיה ור' יונתן

א כפו מדין כיבוד הורים אלא מדין צדקה )אף שאין לזה רמז בירושלמי(, אלא שאת הבריית

, אי אפשר להבין בצורה כזו. הברייתא מבדילה בפירוש "כבד את ה' מהונך"של רשב"י של 

בין מצוות צדקה, שנמצאת בצד של כבוד המקום, שבו אדם חייב רק אם יש לו, ובין מצוות 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  32 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כיבוד הורים, שבה אדם חייב גם אם אין לו! ודאי שכיבוד ההורים הזה הוא מדין כיבוד 

 .הורים ולא מדין צדקה

ניתן לתרץ ולהגיד שתוס' הביא מקבץ של מקורות שמראה שהיכן שאין לאב הבן חייב לזונו, 

 42אולם הפער בין המקורות גדול.

 :כיבודלעומת הרי"ף ותוס', המאירי פוסק בפירוש שבמקרה שאין לאב הבן צריך לזונו מדין 

ומכל מקום אם אין לאב עושה משל אב אלא שמתבטל ממלאכתו לדברים אלו "

וכן מצינו במדרש מתן  משלו ואם לא עשה הרי נפקע ממצות כבוד וכופין אותו

תורה בפרשתא רביעאתא כל שמועתא פשטין בחדא כופין את הבן לזון את האב ומה 

שיש לפקפק בו ממה שאמרו כל מצוה שמתן שכרה בצדה אין בית דין מוזהרים עליה 

קות כופין לדעת הרבה אב אצל הבן אינו בכלל זה כדין קטני קטנים בשאר צד

 "מפרשים כמו שביארנו ברביעי של כתבות:

הנפקא מינה ההלכתית בין שתי השיטות תהיה כשאין לאב וגם אין לבן. לפי המאירי מחויב 

מדין כיבוד ההורים, ואילו לרוב הראשונים, ובוודאי לרי"ף שכותב זאת בפירוש, אינו חייב 

ומה עם הירושלמי שפוסק שחייב לחזר על  משום שזו צדקה ואינו חייב לתת כשאין לו.

 כיצד זה מסתדר עם שיטת רוב הראשונים? הרי בוודאי מדובר כשאין לו? הפתחים?

הר"ש בתחילת מסכת פאה, מתרץ כך את הפער בין העובדה שבבבלי הבן חייב רק בביטול 

 מלאכה, ואילו בירושלמי מחויב לחזר על הפתחים:

תי לה סייעתא למאן דאמר משל בן ולמאן דאמר ולפי שיטת הירושלמי משמע דמיי"

משל אב יש לדחות כדקא משני בפרק קמא דקדושין )דף לב א( נפקא מינה לביטול 

שאם יבטל ממלאכתו בשביל אביו יהא צריך לסבב את הפתחים בשביל מלאכה 

 "עצמו

 :הר"ש מדגיש )בניגוד למאירי(

                                                           
 המהרש"א על הסוגייה מקשה קושיה זו ומשאיר בצ"ע. 42



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  31 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ב חייב הבן משל עצמוואין לומר דמאן דאמר משל אב מודה דאי לית ליה לא"

דא"כ כי פריך בפ"ק )דקדושין שם( כבד את ה' מהונך בחסרון כיס אף כבד את אביך 

אלא ודאי למאן דאמר משל אב אי לית ליה בחסרון כיס לוקמה בדלית ליה לאב 

 ":לא הוי אלא כשאר עניים דעלמא

 אלו אם כן היוצאים הראשונים מהכלל 'משל אב': 

כל הדעות חייב לזונו. למאירי מדין כיבוד, ולשאר הפוסקים כשאין לאב ויש לבן, ל"

 "מדין צדקה.

כשאין לאב ואין לבן, למאירי חייב לזונו מדין כיבוד, ולשאר הפוסקים )הר"ן מצטט את 

'ביטול מלאכה', ולחזר על הפתחים כדי  –הר"ש, וכן פסק השו"ע( חייב לכבדו בגופו בלבד 

 מן האבוד. להשלים את הפרנסה שלו עצמו בשל הז

 

 ביטול מלאכה .ד

הגמרא מביאה שתי קושיות על מ"ד משל אב. בקושיה הראשונה ובתשובה טמונה נקודה 

 חשובה:

מיתיבי נאמר: כבד את אביך ואת אמך, ונאמר: כבד את ה' מהונך, מה להלן בחסרון "

כיס, אף כאן בחסרון כיס; ואי אמרת משל אב, מאי נפקא ליה מיניה? לביטול 

 "מלאכה.

חייב להיות חסרון כיס בכיבוד הורים. קביעה עקרונית ומעשית זו מנוגדת הוא י הברייתא לפ

ביטול מלאכה,  – לפסיקה 'משל אב'. על כך עונה הגמרא שחסרון הכיס צריך להיות פסיבי

הוצאה כספית מכספו של הבן. ניתן להסתכל על ביטול המלאכה שנדרש מהבן  – ולא אקטיבי

אינו מחויב בהוצאה כספית, אולם הוא מחויב בעזרה הפיזית להוריו, א. הבן  –בשתי צורות 

שכתוצאה ממנה הוא מפסיד את כספו. פשט הגמרא נוטה להבנה אחרת: הברייתא כותבת 

כביטוי של כיבוד ההורים, ותשובת הגמרא היא שביטול  שנדרש מהבן חסרון כיסבמפורש 

 המלאכה הוא הביטוי של חסרון כיס זה. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  35 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

בה זו משנים את נקודת המבט על הפסיקה 'משל אב', שהופכת לשאלה נקודתית קושיה ותשו

שהרי בשאלה העקרונית מלמדת אותנו הברייתא שצריך  ,מי צריך להוציא את הכסףשל 

 שיהיה לבן חסרון כיס על כיבוד הוריו. 

בן נתינה.  אהר"ן על הסוגיה שואל כיצד מסתדרת הפסיקה 'משל אב' עם המעשה של דמ

אי נמי כי " –כאן נביא רק את תשובתו השנייה לשאלה אבל זו נעסוק בסעיף הבא,  בשאלה

. על פי "אמרינן משל אב, הני מילי בדאיכא חסרון כיס, אבל התם עבורי רווחא בעלמא הוה

בכל הר"ן, רק חסרון כיס ממשי לא צריך לצאת מכיסו של הבן. ברגע שמדובר בהפסד כסף 

עסקאות, הבן מחויב להפסיד את הכסף. תירוצו של הר"ן פסיבית, כולל הפסד של  צורה

 –מרחיב את ההגדרה של 'ביטול מלאכה'. בהבנה הראשונית ביטול מלאכה כשמו כן הוא 

הפסד של עבודה שבשלו האדם אינו מרוויח כסף. הר"ן מרחיב את הגדרת המושג ומחיל 

טיבית, אלא לא ביצע דמא בן נתינה לא הוציא כסף בצורה אק –גם על העברת רווח  האות

ימינו המסחר של עסקה מסחרית. לפסיקה זו יכולות להיות השלכות נרחבות. במציאות 

ביותר, ואנשים רבים עובדים בעבודה שאינה יצרנית,  יםהמסחר הווירטואלי מפותחבפרט ו

 אלא עוסקת ב'רווח' ו'העברת רווח', והגדרתו של הר"ן משליכה ישירות על עיקר עיסוקם. 

 זו של הר"ן היא היוצא השני מן הכלל של 'משל אב'. פסיקה

 

 "אבל כדי שלא לצערו יש לו לאבד כל ממון שבעולם" .ה

כיצד ייתכן שפוסקים כמעשה של דמא בן נתינה )כפי שפסק  –נשוב לקושייתו של הר"ן 

 59הרי"ף(, ובמקביל פוסקים 'משל אב'? הרי דמה בן נתינה הפסיד ממון רב בשביל אביו )

 רבוא(! 69ו רבוא, א

 עונה על כך הר"ן:

איכא למימר, דכי אמרינן דדוקא משל אב, הני מילי לכבודו, אבל כדי שלא לצערו, "

 "יש לו לאבד כל ממון שבעולם.

פסיקה מרחיקת לכת זו מצמצמת עוד יותר את האיבעיא 'משל מי'. איבעיא זו עוסקת בסך 

ש את הכלל 'מאכיל ומשקה...'. מהיכן מגיע הכסף שמממ –הכול בשאלה פרטית ומצומצמת 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  37 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כך גם פסק  43כדי לא לצער את האב, לעומת זאת, צריך הבן להוציא כל ממון שבעולם.

 שלוהשו"ע ביו"ד סימן ר"מ סעיף ח: "עד היכן כיבוד אב ואם, אפילו נטלו כיס של זהובים 

ירת הכתוב והשליכו בפניו לים, לא יכלימם ולא יצער בפניהם ולא יכעוס כנגדם, אלא יקבל גז

 וישתוק".

בניגוד לר"ן ולשו"ע, הרמ"א חולק ופוסק )על פי ר"י( שאם האב רוצה לזרוק את הארנק 

של בנו, הבן יכול למונעו. הרמ"א מסתייע בדבריו בתרומת הדשן סימן מ', שעוסק בלימוד 

תורה לעומת כיבוד הורים, וכותב שאין חילוק בין לכבד את אביו או לצערו משום ששניהם 

כבודו ומוראו. לפי זה פוסק הרמ"א שגם בהשקעה הכספית אין חילוק,  –וות עשה הם מצ

וכפי שלא צריך לכבד את ההורים מהכסף של הבן, כך גם לא צריך לירא מהם באמצעות 

 44הכסף של הבן.

לעומת זאת, אחרי שהאב זרק כבר את הארנק, מצטט הרמ"א את הרמ"ה שמחלק ואומר 

 ונעו, אולם אסור לביישו לאחר מעשה.שמותר להכלימו רק כדי למ

על פי הר"ן והשו"ע יש כאן יוצא שלישי מן הכלל של 'משל אב', והוא יוצא מן הכלל בעל 

צריך לאבד כל ממון שבעולם בשביל כיבוד אב. הרמ"א, שחולק, מסתדר  –משקל רב 

כבד בפשטות עם הגמרא שמתייחסת לארנקי כארנקי של אב. על פיו הרמ"א, מדובר ביחס מ

 ולא באיבוד ממון.  –לא להכלים את האב לאחר מעשה  –בלבד 

הר"ן והשו"ע אינם חולקים על הבנת פשט הגמרא כפי שהיא לשיטת הרמ"א, אלא סוברים 

שאמנם הקושיה בגמרא עוסקת בשאלת ההוצאה הכספית על הכיבוד, אלא שיש חיוב לא 

וזהו חיוב אחר שבו חייב הבן  ,(לצער )שהוא גדר אחר במצוות כיבוד, או חלק ממצוות מורא

 גם אם מאבד את כספו. 

                                                           
על הבנה זו של הר"ן קשה מדברי הגמרא עצמה! "ת"ש, שאלו את ר' אליעזר: עד היכן כיבוד אב ואם? אמר להם:  43

בפניו, ואינו מכלימו; ואי אמרת משל אב, מאי נפקא לי' מיניה? בראוי ליורשו". מדוע, כדי שיטול ארנקי ויזרקנו לים 
שואלת הגמרא, ר' אליעזר צריך בכל להגיד לבן לשתוק ולא להכלים את אביו? הרי הארנק של אביו ואין פה בכלל 

 בליג ולא להכלים אותו. התשובה היא שלבן יש קשר לארנק משום שהוא ראוי לרשת את אביו, ולכן צריך לה ניסיון?
אם אכן בשביל לא לצער את אביו צריך הבן להפסיד כל ממון שבעולם, מדוע עונה הגמרא שהארנק הוא של אב ובראוי 

 ליורשו? אפשר היה לענות שהארנק הוא של בן! 
 ניתן ליישב לפי התירוץ של העצמות יוסף לדברי הרמב"ם שלהלן. 

של הרמ"א, ומיישם על פיו את אותו הדין במי שאביו רשע. לפיו, גם שם יחלקו הט"ז בסעיף י"ח ממשיך את המגמה  44
על פי הר"ן והשו"ע )כפי שפוסק שם בסעיף י"ח( חייב בכבודו של אביו וכן במוראו, ואילו על פי הרמ"א  –הר"ן והרמ"א 

נקה"כ שם חולק על דבריו וסובר אינו חייב בכבודו )כתוב בפירוש(, ולא יהיה חילוק בין לכבדו או לצערו )דברי הט"ז(. 
 שהרמ"א לא יסבור שם שמותר לצערו. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  36 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כהקדמה לדברי הרי"ף והרמב"ם, לפני סיכום, נציין ששני הסיפורים הם למעשה שתי 

גרסאות של השאלה 'עד היכן כיבוד אב ואם'. בשניהם התלמידים שואלים את ר' אליעזר עד 

זו, בשים לב לעובדה שבסיפור היכן כיבוד אב ואם, והוא עונה שתי תשובות שונות. הקבלה 

על דמה בן נתינה מדובר בבן שמאבד את כסף רב בשל אביו, מחזקת לכאורה את ההבנה 

שהארנק הוא של בן )שלא כהבנת הסוגיה בבבלי(. ואכן, בירושלמי, כפי שהבאנו לעיל, 

"ואית דבעי למימר משלו. לא כן אמר רבי אבהו בשם רבי יוסי בר'  –הארנק הוא של בן 

ינה מניין אפילו אמר לו אביו השלך את הארנקי הזו לים ששומע לו? בההוא דאית ליה חנ

חורנין ובעושה הנחת רוחו של אביו". הירושלמי מקשה מכך שמדובר באב שאומר לבנו 

לזרוק את הארנק לים, ואם כן זו הוכחה למ"ד 'משל בן'. את ההוכחה הזו דוחה הירושלמי 

ת רוחו של אביו. לאב יש כסף נוסף ולכן אין לזריקה שמדובר שיש אחרים, ועושה הנח

השלכה על הבן, והוא עושה נחת רוח לאביו כשזורק. אם כן לפי התשובה אין לכך השלכה 

  45לעניינו, מלבד העובדה שצריך לשמוע לאביו כדי שלא לצערו.

 בניגוד לרוב הפוסקים, שפסקו כסוגיית הבבלי, ותיארו את הארנק כארנק של האב שהרי

 פוסקים משל אב, הרמב"ם בהלכות ממרים פ"ו ה"ז כותב כך:

והשליכו בפניו לים  שלועד היכן הוא כיבוד אב ואם, אפילו נטלו כיס של זהובים "

 "לא יכלימם ולא יצער בפניהם ולא יכעוס כנגדם אלא יקבל גזירת הכתוב וישתוק.

  וכן פסק הרי"ף את הסיפור על אמו של ר' טרפון:

וה ליה אימא סבתא דכל אימת דבעיא מסקא לפוריא גחין וסלקא עליה רבי טרפון ה"

ארנקי אתא וקא משתבח בי מדרשא אמרו לו עדיין לא הגעת לחצי כבוד כלום זרקה 

 "לים בפניך ולא הכלימתה. ]בגמרא שלנו מופיע 'כלום זרקה ארנקי בפניך...'[ שלך

ך עומדת בניגוד גמור לפשט פסיקת הרמב"ם והרי"ף מסתדרת אמנם עם גרסת הירושלמי, א

הבבלי. בבבלי נדחית הקושיה על מ"ד משל אב באמצעות התשובה שהארנק הוא משל אב, 

 והבן ראוי ליורשו. כיצד פסק הרמב"ם שהארנק הוא משל בן כנגד פשט הגמרא?

                                                           
באילו נושאים צריך לשמוע בקול אביו, והאם גם בנושאים שאין לאב מהם תועלת?  –נקודה חשובה בקשר לדיון אחר  45

 ועיין בנושא במאמר שבקובץ זה.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  30 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 תירוצים בדברי הרמב"ם:

 המהרי"ק בשו"ת סימן קס"ו מתרץ כמו תירוצו הראשון של הר"ן דלעיל: .2

דאמר' אפי' זורק ארנקי לים כולי כבר העמידה רבינו יצחק בארנקי דאב לדברי והא "

האומר משל אב ואפילו לדברי האומר משל בן ובארנקי דבן היינו דוקא שהאב נהנה 

בהשלכה זו כגון למרמא אימתא אאינשי ביתיה כמו שפיר' תוספות שאנ"ץ ואף על 

נו יצחק מדהביאה בסתם ולא פירש גב דלכאורה רבינו משה מיימון פליג על דברי רבי

דמיירי ביש לו הנאה בהשלכתו וגם פליג על מה שהעמיד' רבינו יצחק בארנקי של 

מכל מקום יש לחלק דאע"ג דאין הבן רשאי להכלים אביו ולצערו בשביל אב 

וכן צריך לומר ממונו מכל מקום אין חייב הוא להפסיד ממונו בשביל כבוד אביו 

עצמו פסק כמאן דאמר משל אביו אלא ודאי צריך לחלק ע"כ שהרי רבינו משה 

 "כדחלקתי.

מהרי"ק מבין את שינוי הרמב"ם בלשון הגמרא כתוספת של הרמב"ם על דברי הגמרא, אף 

שהכיר היטב את הפסיקה משל אב, כדי להראות שצריך להוציא מממונו כדי שלא לצערו, 

 אבל לא כדי לכבדו. 

 העצמות יוסף  .2

הרי הגמרא הביאה את הסיפור על הארנקי כראיה למ"ד משל  –גם הוא העצמות יוסף מקשה 

 –פסק הרמב"ם כמ"ד משל בן? על דברי המהרי"ק השיג העצמות יוסף  כיצדאב, ואם כן 

אם כן היה אפשר לענות כן בגמרא! ולכן מתרץ שהרמב"ם מדבר לאחר שכבר זרק את 

. למעשה העצמות יוסף פוסק שאסור להכלימו, ולפני שהשליכו הדין יהיה אחר –הארנק 

 כר"י על פי הרמ"ה, ומפרש כך את הרמב"ם:

ונראה שזהו טעמו של הרמב"ם ז"ל שכתב עד היכן כבוד אפילו נטל כיס שלו וכו', "

ולא הכלימו, והטעם משום דאיירי אחר שהשליכו דמאי דהוה הוה, אבל בהך ברייתא 

קנו בפניו, ולשון ויזרקנו נראה דא"א לאוקמא בהך, דקתני כדי שיטול ארנקי ויזר

משמע שעדיין לא זרקו, ולהכי הוה בעי להוכיח מינה דהוי משל בן, אבל לישנא 

דהרמב"ם נראה דאיירי בשכבר זרקו, שכך כתב נטלו כיס שלו והשליכו בפניו, 

 "משמע שהשליכו כבר כנ"ל.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  29 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 הגר"א .3

ע שלא יכלימם את פסיקת השו" –הגר"א סובר שלרמב"ם ולרי"ף הייתה גרסה אחרת בגמרא 

ולא יצער וכו' הוא מעמיד כגירסת רי"ף ורמב"ם, ואת דברי הרמ"א שיכול למונעו הוא 

 46מעמיד כגרסא שלנו.

 חלק א –סיכום  .ו

לעומת הקריאה הפשוטה בגמרא, שבה נראה שפוסקים בצורה גורפת כמ"ד 'משל אב', ראינו 

כסף רב על כיבוד  לעיל שלמעשה במקרים שונים הבן צריך להוציא מכיסו כסף ואפילו

 הוריו:

כשאין לאב ויש לבן לדעת כל הפוסקים, אם מדין צדקה ואם מדין כיבוד הורים. ואף  .א

 כופין על כך.  

כשאין לאב ואין לבן לדעת מיעוט הפוסקים, ועל כל פנים מחויב לבטל ממלאכתו  .ב

 ולחזר על הפתחים לדעת רוב הפוסקים.

 מחויב לבטל ממלאכתו. .ג

 לעבורי רווחא.  – ב להפסיד עסקאותלפי תירוץ הר"ן מחוי .ד

 על פי ר"ן ושו"ע מחויב להפסיד כל ממון שבעולם כדי שלא לצער את אביו.  .ה

פסיקות אלו משמעותיות וממשיכות את השינוי המחשבתי שמתרחש בקושיה הראשונה של 

הבן מחויב לחסרון כיס, אך חסרון כיס זה מתבטא ב'ביטול מלאכה', כלומר הפסיקה  –הגמרא 

ל אב אינה פסיקה עקרונית שהבן לא מחויב להוציא כסף על אביו, אלא שאלה נקודתית מש

 –מאיזה כיס צריך לצאת הכסף של 'מאכיל ומשקה'. פסיקות אלו ממשיכות מגמה זו  –

 למעשה, בשאלות שונות פוסקים הראשונים )או חלקם( כמ"ד משל בן. 

 הערה למ"ד משל בן וסיכום חלק ב .ז

אבדת חברו דוחה את  –א משולש של מעשים שדוחים אחד את השני מבי "משל בן"תוס' 

כיבוד ההורים, אבדת עצמו דוחה את אבדת חברו, וכיבוד הורים דוחה את אבדת עצמו למ"ד 

משל בן. כתשובה מביא תוס' את דברי ר"י, שסובר שיכול לעסוק באבדתו, משום שהאב 

אחר כדי לכבד את אביו, אלא להוציא  אינו נהנה מגוף הממון, ואין לבן חובה להפסיד ממון

                                                           
 י"ט.-שו"ע יו"ד ר"מ ס"ק י"ח 46



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  22 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 –כסף כדי לכבד את אביו. את המקרה של ארנקי מבין תוס' שיש לאב הנאה מגוף הממון 

כעסו )שני  ת אתשיש לו קורת רוח מהזריקה שמקררככדי להטיל אימה על אנשי ביתו או 

 במסכת שבת דף ק"ה ע"ב(.  ופהלגריכה צינה שאכה תירוצים שונים בעניין מלא

. למ"ד משל בן מחויב בהוצאה הכספית, אך אינו מחויב בביטול מלאכה –ל פי פסיקה זו ע

שכן קשה לחלק בין ביטול מלאכה ובין השבת אבידתו )שלכאורה אפילו יותר מביטול 

 מלאכה, שכן זהו דבר האבד(. 

למ"ד משל אב חייב  –על פי תירוצו של ר"י נראה לחלק בין מ"ד משל אב ומ"ד משל בן 

אך לא וע הפיזי לאביו אך לא בהוצאה הכספית, ולמ"ד משל בן מחויב בהוצאה הכספית בסי

 . בסיוע עצמו

, ראינו לעיל על פי ההלכה למעשה בסוגיות שלא כמסקנה שנובעת מתירוצו של ר"י

השונות שהחלוקה אינה דיכוטומית. אמנם נפסק להלכה שהכסף צריך להגיע 'משל אב', 

נשארת חיוב עקרוני שמתבטא במקרים שונים על אף פסיקה זו.  אולם הדאגה של הבן לאביו

מאכיל ומשקה מלביש ומכסה "במציאות פשוטה ורגילה כשלאב יש ממון, הסיוע הפיזי של 

יוצא מכיסו של האב, אולם עדיין, הבן מחויב לאביו בצורה מקיפה שכוללת  "מכניס ומוציא

 כשאין לאב, שלא לצערו וכו'.  –מקרים רבים 

אב, אם כן, נשאר כשאלה ממוקדת בעניין ההוצאה הכספית במקרה שיש לאב. כשאלה משל 

מצויה  –עקרונית הדיון מורכב יותר, והאחריות, כולל בחלק מהמקרים האחריות הכספית 

 אצל הבן.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  22 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

  עד היכן מגיעה המצווה לכבדם? –כיבוד אב ואם 
 הרב דוד מאלי 

 

האם יש מצווה לשמוע בקול ההורים,  –לה במאמר שלהלן נסכם שלוש שיטות בנוגע לשא

 כשהם מבקשים דברים שאין להם צורך או הנאה ישירה ממנו? 

 

 א. אין כיבוד במה שאין לאב ואם הנאה ממנו:

הרמב"ן והרשב"א עוסקים בגמרא ביבמות ה' ע"ב, שם הדיון עוסק בנושא האם עשה דוחה 

 לא תעשה.

תניא: יכול יהא כבוד אב ואם דוחה אלא איצטריך, סד"א תיתי מכבוד אב ואם; ד"

שבת? ת"ל: איש אמו ואביו תיראו ואת שבתותי תשמורו, כולכם חייבין בכבודי; 

מאי לאו דאמר ליה שחוט לי בשל לי, וטעמא דכתב רחמנא את שבתותי תשמורו, 

לאו דמחמר. ואפי' הכי לא דחי? אלא דקיימא לן דאתי עשה  דחי! לא, – הא לאו הכי

, ליגמר מהכא דלא לידחי! וכ"ת, שאני לאוי דשבת דחמירי, והא תנא ודחי לא תעשה

בעלמא קאי ולא קפריך; דתניא: יכול אמר לו אביו היטמא, או שאמר לו אל תחזיר, 

יכול ישמע לו? ת"ל: איש אמו ואביו תיראו ואת שבתותי תשמורו, כולכם חייבין 

 "וה!בכבודי! אלא, משום דאיכא למיפרך: מה להנך שכן הכשר מצ

בניגוד לרש"י, שמבין ש'הכשר מצווה' עוסק בלאוים של 'שחוט לי' או 'בשל לי', ראשונים 

רבים הבינו שהגמרא מדברת על לאו דמחמר, ואם כן הגמרא מגדירה את המחמר כ'הכשר 

מצווה'. בדיון במסכת יבמות, דחיה זו גורמת לכך שאי אפשר ללמוד מכיבוד הורים שאין 

שום ששם מדובר בהכשר מצווה. בהקשר של כיבוד הורים, לסוגיה עשה דוחה לא תעשה, מ

זו מקום חשוב בהגדרת התחומים שבהם מחוייבים לקיים את דברי ההורים. וכך כותב 

 הרמב"ן על אתר:

 ,אין זה עיקר כבודוא"ת והלא מכיון שאמר לו אביו חמר אחר בהמתך זהו כבודו, "

לו ומשקהו ומלבישו ומנעילו איזהו כיבוד מאכי" אלא מה שאמרו בקידושין



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  23 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

, אבל אמר לו לעשות דבר שאין לו הנאה של וכל דבר שיש לו הנאה בו "וכו'

וכן מה שאמרו יכול אמר לו אביו הטמא וכו' , אין זה כיבוד שאמרה תורהכלום 

 "להביא פירות קאמר אבל הטמא לחנם אין צריך לומר שלא ישמע לו.

 ם נוגעת במה שאין להורים הנאה ממנו. על פי הרמב"ן, אין מצוות כיבוד הורי

הרשב"א, תלמידו הקרוב של הרמב"ן, ממשיך באותו הכיוון, אך עם שינוי חשוב )רשב"א 

 יבמות דף ו(:

וכגון שאמר לו אביו חמר אחר בהמה זו להביא גוזלות או דבר שצריך ליהנות ממנו "

על פי שאמר  ואף ,ולפיכך כשהוא מחמר אין זה ממשו של כבוד אלא הכשר כבודו

 אלא במה שיש לו בו הנאה עיקר כבודולפי שאין  -לו האב לחמר אחר הבהמה 

אבל וכדאמרינן בקדושין )ל"א ב'( איזהו כבוד מאכילו ומשקהו מלבישו ומנעילו 

 ,אין זה כבוד שנצטוה עליהאמר לו לעשות דבר שאין לו בו הנאה של כלום 

 ".לאו גרידא וכבוד כזה אין בו עשה של תורה שידחה אפילו

אין זה כיבוד שאמרה תורה. לעומתו, הרשב"א מנסח  –על פי הרמב"ן מה שאין לאביו הנאה 

אין עיקר כבודו אלא במה שיש לו בו הנאה, ואין בכבוד כזה  –זאת בצורה חריפה פחות 

עשה של תורה שידחה אפילו לאו גרידא. נראה שהרשב"א ממשיך את שיטתו של הרמב"ן 

בכבוד כזה אין עשה של תורה, אולם ניתן לפרש את דבריו כך שיש מצווה שכן הוא כותב ש

 47בדבר, אלא שהשמיעה להורים לא דוחה אפילו לאו.

  התוספות בסוגיית 'משל אב' דף ל"ב ע"א, תוך דיון בנושא אחר, כותב:

מדקדק ר"י למ"ד משל בן אם נזדמן לו כיבוד אב ואבידת עצמו ואבידת חבירו כיצד "

עסוק בכבוד אביו הלא אבידת חבירו קודמת כדאמרינן באלו מציאות יעשה אם י

 והיינו אל תחזיר)ב"מ דף לב.( יכול אמר לו אביו אל תחזיר יכול ישמע לו ת"ל וכו' 

 ".דאל תחזיר בחנם לא אצטריך קרא .שאומר לו עסוק בכבודי –

                                                           
כשקיום דברי אביו דוחה לאו, ובשמיעה לדבריו סתם לכאורה יש לשמוע ואכן הגר"א מבין שהרשב"א עוסק רק  47

 בקולו. )ס"ק ל"ו ביו"ד ר"מ(. ועיין להלן בדברי המאירי והגר"א. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  22 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

וק בכבודו יש רק אם האב אומר לבן שיעס –התוס' הוא חיזוק נוסף לכיוון זה בראשונים 

לא צריך פסוק כדי להראות שהבן  –התנגשות, משום שאם האב אומר לבנו לא להחזיר סתם 

אינו מחויב לדבריו. אין חובה לקיים את דברי אביו כשאין לכך סיבה. המהרי"ק שלהלן כותב 

שהתוס' כותב זאת למ"ד משל בן, וכ"ש שיכתוב כך למ"ד משל אב. אמנם כאן דברי האב 

ל מצוות השבת אבידה, אולם הניסוח של תוספות מטה לכך שאין לאב רשות עומדים מו

 לצוות על בנו דברים בחינם. 

המהרי"ק, בתשובה שעוסקת בהתנגדות ההורים לאשה מסוימת שהבן רוצה לשאת )שו"ת 

 סימן קס"ו( כותב שהאב אינו יכול למחות בבנו בדבר שאינו שייך בו:

אב אם משל בן אלא בדבר דשייך האב בגווה ועוד דעד כאן לא מיפלגי אם משל "

אבל במלתא דלא שייך בגווי' כי הכא פשיט' פרנסת האב שצורך גוף האב וקיומו 

דאין כח לאב למחות בבן לא משום כבוד ולא משום מורא )ד( דלא שייך כבוד 

אלא כגון מאכילו משקהו מלבישו מנעילו כו' מורא לא ישב במקומו ולא סות' 

וכן כיוצא בזה דשייך לאב אבל במלתא דלא שייך האב בגווה את דבריו כו' 

וכל שכן דאין לו להניח מלקחת אשה ... פשיטא דאין כח האב למחות ביד בנו

 "ההוגנת לו והישרה בעיניו משום כבוד אביו וכדפירשתי.

 דברי המהרי"ק הובאו להלכה בהגהות הרמ"א על השו"ע יו"ד ר"מ סעיף כ"ה: 

וחה בבן לישא איזו אשה שיחפוץ בה הבן, א"צ לשמוע הגה: וכן אם האב מ"

 "אל האב.

 וכן פסקו יביע אומר חלק ח' יורה דעה סימן כב, וציץ אליעזר חלק כ' סימן מ'.

לפי דברי הרמב"ן והמהרי"ק אין חובה לשמוע בקול ההורים בעניין שאין להם הנאה בו. גם 

ינם כשיטת ביניים בין שיטה זו דברי הרשב"א והתוספות מטים לכיוון זה. אפשר גם להב

 לשיטה הבאה. 

 יש מצווה בשמיעה לאב ואם גם במה שאין להם הנאה: -שיטה ב' ב. 

 בניגוד לדברי הרמב"ן, כותב המאירי כך )בית הבחירה על יבמות דף ה' ע"ב(:



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  21 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כבוד אב ואם ומוראם מצות עשה ומכל מקום אין עשה זה דוחה שום עבירה בעולם "

לא סוף דבר בשחיטה  .ויש בו חילול שבת לא יעשה זה דבר אמר לו לעשות אי

אלא אפילו אמר לו לחמר אף על פי שאין  ,ובישול שהן אב מלאכה ויש בהן כרת

וכן אם הוא  .במחמר כרת אלא לאו גרידא כמו שהתבאר באחרון של שבת קנ"ד א'

ויש  כהן ואמר לו אביו ליכנס למקום טומאה להביא לו פירות או שאביו צריך לו

ולא סוף דבר  .אבידת אחרים לפניו ישתדל בהחזרת האבידה וידחה כבוד אביו

כשאין גוף הכבוד מתקיים בעשיית העבירה אלא שהוא הכנה למצוה והוא 

הקרוי הכשר מצוה כמו שכתבנו אלא אפילו בקיום גוף מצות כבוד אב ואם אין 

אמו ואביו  שנאמר איש שום עבירה נדחית מפניו אפילו עשה מדברי סופרים

 "תיראו ואת שבתותי תשמורו אתה ואביך חייבין בכבודי:

המאירי עוסק בקיום דבריו של אביו. אמנם המאירי פוסק שקיום דברי אביו נדחה אפילו 

יש  –בשל קיום מצוות עשה, אולם במצב שבו לא יעמדו דברי האב מול לאו או מצוות עשה 

אביו הוא חלק מהמצווה. ניתן להגיד שהמאירי  לו לקיים דברי אביו. אם כן, קיום דבריו של

מתייחס למקרים שבהם האב אומר דברים ששייכים למצוות הכיבוד הפשוטה, אולם בניגוד 

לרמב"ן ולרשב"א, הוא אינו מחלק בין דברים שיש בהם הנאה לאב ובין דברים שאין בהם 

 הנאה. 

בן לגרש את אשתו. עוסקת התשובה במקרה שבו האב אמר ל שו"ת הריב"ש סימן קכזב

הריב"ש פוסק שהבן אינו צריך לקיים דברי אביו לגרש את אשתו. אולם הסיבה שבשלה 

אינו צריך לשמוע לאביו היא ש'קשין גירושין'. במקרה רגיל, אם כן, נראה שצריך לקיים 

 דברי אביו:

ועוד שאין העכבה אונס של כלום שבעבורו יגרש זה את אשתו. שהרי אף אם יצוה "

אב לגרש את אשתו איננו חייב לקיים מצותו בזה. שהרי אם יאמר לו אביו עבור לו ה

על דברי תורה או על דברי חכמים אין לו לעשות מצותו. ואין זה בכלל כבוד האב 

ויראתו לגרש את אשתו שקשין גירושין, שהרי התירו לדוד ליחד ולא התירו לו 

 "לתלות אונסו במצות אביו. לגרש כדאיתא במסכת סנהדרין )כב(, ולזה אין לבעל

 ( כותב שבוודאי יש קצת מצווה:חלק ב סימן נג) שו"תהתשב"ץ ב



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  25 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

וכיון שאינו אסור אלא מדרבנן מתירין אף על פי שהוא על דעת רבים כדי לקיים "

 "דודאי קצת מצוה יש בדבר וסימן לדבר מצו' יונדב בן רכב לבניומצו' אביו 

מעניינת  48מרו את מצוות אביהם יונדב בן רכבראייתו של התשב"ץ מדברי בני רכב שש

ביותר, ונידונה בתשובות שונות בעיקר בהקשר של קיום צוואת אביו אחרי מותו. בכל אופן 

 ודאי שלדעת התשב"ץ יש קצת מצווה בדבר. 

דברי הראשונים אינם חד משמעיים. נראה שיש מצווה לשמוע בקול ההורים, אולם הם אינם 

 הדבר למד סתום מן המפורש. כותבים זאת במפורש ו

גם אצל האחרונים ישנם פוסקים הסוברים שיש מצווה, אולם גם דבריהם אינם חד משמעיים. 

המהרש"ם בשו"ת )חלק א' סימן ק"א( מביא בתחילה את הדעה שאומרת שאין בכך מצווה, 

ברי אולם אחר כך מביא את הדעה שיש בכך מצווה, ועל פי זה כותב שלפי זה יש לקיים את ד

 השואל, שכתב שהבן מחויב לקבל את האפוטרופסות שאביו הטיל עליו:

אבל מ"ש רו"מ דכיון שמחויב הבן לקבל האפטרופסת בפקודת אביו, ל"ש טעמא "

דמימנע ולא עביד, ליתא! שהרי מבואר בתשו' מהר"ם מלובלין סימן קל"ו, בדין ביקש 

ת כיבוד, כיון שאינו נוגע מבנו שיתן שטר חליצה לאחיו בחנם, דאין בזה משום מצו

לגופו של אביו, אלא שרוצה בתקנת בנו הקטן, אינו בכלל מצווה. והביא ראיה מתשו' 

מהרי"ק שרש קס"ו ע"ש. וע' בד"מ יו"ד סוף סימן ר"מ שרמז לדברי מהרי"ק הנ"ל, 

וכדבריו מבואר גם בתשו' שב"י ח"א סימן קס"ח. וע"ש עוד ח"ב סימן צ"ה בסוף התשו' 

בתשו' א' הבאתי מתשו' הריב"ש סימן קכ"ז, באמצע התשו', ותשב"ץ אך בזה. 

ח"ב סימן נ"ג, דמוכח להיפוך. וגם בספר חסידים מן סימן תקס"א עד תקס"ד מוכח 

. ולכן הדין ברור שהאפטרופס חייב לשלם ולפ"ז יש לקיים סברת רו"מ. להיפוך

 "להיתומה חלקה.

וג החריף ביותר לשיטה שיש לקיים את המהרש"ם מצטט את ספר חסידים, שם יש את הייצ

 דברי ההורים:

                                                           
בני רכב קיימו את ציווי יהונדב בן רכב אביהם שציווה עליהם לא לשתות יין, לא לבנות בתים ולא לטעת עצים. לעומת  48

', בני יהונדב בן רכב הם דוגמה להתנהגות ההפוכה, ירמיהו מציע להם יין והם אינם בני ישראל שלא שמעו לדברי ה
 שותים. עיין בירמיהו פרק ל"ה.  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  27 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

האב המצוה לבנו לקחת בת בנו או בת בתו והוא אינו חפץ בה וירא אם יקחנה "

ואם שישנא אותה או ירא שמא לא יוכל להתאפק מלחטוא בנשים מוטב שלא ישאנה. 

יכול להתאפק מלחטוא בנשים אף על פי שישנא אותה הרי עושה דבר גדול 

ואביו ואמו חוטאים שדוחקים אותו ליקח אשה שאינו אוהב  ביו ואמובשביל א

 )סימן תקסב( "אותה.

אם האב והאם מצוים לבן שלא יקח אשה כדי שיעבוד להם זה לא יתכן אלא יקח "

ואם אינו מוצא אשה במקום שאביו ואמו שם ואביו ואמו אשה ויהיה אצלם, 

יר, ואם אינו יכול להרויח אלא זקנים וצריכים מי שיעבוד להם אז לא יצא מן הע

כדי להספיק צרכי אביו ואמו ואם יקח אשה לא יוכל להספיק לאביו ולאמו אז 

. )ואם אביו או אמו בעלי קטטה ויש לו אשה ויודע שעל חנם ישמע לאביו ולאמו

מתקוטטים והדין עם אשתו לא יתכן לכעוס על אשתו כדי לעשות נחת רוח לאביו 

ויש לו מי שיעבוד לאביו ולאמו אז יוכל ללכת אל עיר אחרת  ולאמו(, ואם עשיר הוא

ליקח אשה. ואם רואה אביו או אמו שבנות הארץ רעות והבן רוצה לקחת משם אשה 

והאב מצוה לו שלא יקח חוטא הבן אם יקח שהרי יעקב שמע ליצחק ולרבקה אבל 

מון שיקח אם טובות ואחיה טובים ויש רעות ואחיה רעים ורצו לתת לו לאב ולאם מ

אשה מהם והטובים אינם רוצים לתת לו לאב ולאם שום דבר והאב והאם מצוים לו 

לקחת בת מי שנותנים להם ממון והבן אינו רוצה ליקח אשה אלא מטובים אף על פי 

)סימן  "שכועסים עליו אביו ואמו לא ישמע אליהם כיון שעושין עמו שלא כהוגן.

 תקסד(

ך לשמוע לאביו ואמו שרוצים שיישא אשה שהוא שונא על פי ספר חסידים, לא רק שצרי

)שהוא דין קשה מאוד, וצ"ע איך מתיישב עם בני שנואה(, אלא שאם הם רוצים שיפרנסם, 

ואין אשה בעיר, צריך הבן להישאר בעיר כדי לפרנסם, אף שדוחה את קיום מצוות פריה 

 ורבייה!!

 אלא שספר חסידים יחיד בפסיקתו החריפה.

 זה את דברי הגר"א שנזכרו לעיל בהערה, ומסייג את דברי הרשב"א:אוסיף בחלק 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  26 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

עתוס' יבמות ו' א' בד"ה שכן. ונראה כו' וז"ל הרמב"ן והרשב"א שם אחר שהרבו "

להקשות על פירש"י שם כתבו ונראין דברי ר"ח דאלאו דמחמר קאי כו' ואף על פי 

"ל הנאה כמ"ש שא"ל האב לחמר אחר הבהמה לפי שאין עיקר כיבוד אלא במה שי

ב( איזהו כיבוד כו' אבל א"ל לעשות דבר שאין לו בה הנאה כו' ע"בקידושין )ל"א 

ומ"ש יכול א"ל אביו היטמא לא לחנם אלא להביא פירות מבית הקברות וכיוצא וכן 

וע"ש אל תחזיר כדי שלא יבטל מלהאכילו וכן מחמר דבנין בית המקדש כו' 

ביאור הגר"א יורה " )ע"ש )ע"כ(: אוברשב"א שמשמע מדבריו שדוקא לדחות ל

 (דעה סימן רמ ס"ק לו

חלוקה קצת אחרת, שגם היא סיוג להבנת דברי הרשב"א, מחלק החזון איש )קידושין סימן 

 קמח לב(:

דמ"מ הוא חיוב דאורייתא שהרי רצון התורה בכיבוד אב "ואפשר דכונת רשב"א 

ו... ומיהו דברי התוספות , אלא שעיקר העשה הוא בכיבוד של מאכילו ומשקהומוראו

אבל בדבר שחפץ באמת והרשב"א הוא בדבר שאין לאב רצון כלל במעשה שמצוהו, 

, ועיקר טעמו של מהרי"ק שהאב כמו נידון מהרי"ק לא שמענו שיהא רשאי לצערו

צריך לבטל רצונו מפני רצון בנו, בכה"ג, ואין הבן חייב בכיבוד זה, כמו שאינו חייב ליתן 

מפני שהאב חומד חפציו, ואפילו למ"ד משל בן אינו חייב בזה כמו שאינו מתנות לאביו 

 חייב בהעדפה ועוד שמצוה באשה שהוא חפץ וכמו שהאריך מהרי"ק."

על פי החזון איש יש חיוב דאורייתא בשמיעה לדברי ההורים, משום שרצון התורה בכיבוד 

, ולכן, דבר שהבן חפץ אב ומוראו. אלא שיש לשים לב שעיקר המצווה היא הסיוע הפיזי

 יש מצווה לשמוע בקול ההורים. וצ"ע עד כמה.  –מאוד, האב אינו רשאי לצערו. לנידון דידן 

 ע"ב:-כתוספת לשיטה זו אביא את דברי הרעיא מהימנא בפרשת קדושים דף פ"ב ע"א

"והאי איהו כבוד דאבא ואמא דיצוה לבריה דיעביד הכי ואיהו עביד מיד בלא עכובא 

וזהו כבוד אב ואם, שיצווה לבנו לעשות כך, והוא עושה מיד בלא  –רגום כלל. ]ת

 עיכוב כלל.[



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  20 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

"בן יכבד על מנת דלא לקבל אגרא. אבל מצווה הוא בכבוד אבא ואמא. ואי לא בעי 

למעבד צוויה יכתש ליה אבא ואמא עד דיעבד בעל כרחיה, ואי הוה ברא רברבא בית 

כתיב ביה בננו זה סורר ומורה איננו שומע דין כופין ליה, דאי לא בעי למעבד מה 

בן יכבד על מנת שלא לקבל שכר. אבל מצווה  –בקולנו ודנין ליה בסקילה. ]תרגום 

הוא בכבוד אב ואם. ואם לא רוצה לעשות ציווים יכתשו בו אביו ואמו עד שיעשה 

בעל כורחו. ואם היה בן גדול, בית דין כופין לו, שאם לא רוצה לעשות מה כתוב 

 בננו זה סורר ומורה, איננו שומע בקולנו, ודנים לו בסקילה.[" ו?ב

 

 צריך לשמוע בקול אביו ואמו משום מורא. ג. 

המקנה )קידושין ל"א ע"ב( כותב שצריך הבן לשמוע בקול אביו ואמו אם מצווים לו, משום 

 שאם לא ישמע בקולם יצער אותם:

שאינו  ו שום הנאה ממנואף בדבר שאין לאבינראה דכל דבר שמצוה לו אביו "

שאם לא ישמע  אם אין לבן שום הפסד ממנו זהו בכלל מוראבכלל כיבוד אפ"ה 

 " .לו הוי כסותר את דבריו

אין מצוות כיבוד הורים במה שאין בו הנאה, אולם, במקרה שהבן אינו מפסיד מקיום דברי 

 אביו, הוא צריך לקיימם כדי שלא יהיה כסותר את דבריו. 

אם קיום דברי אביו ואמו הוא מדין מורא או מדין כיבוד )שו"ת מהדורא קמא  רעק"א מתלבט

 ס"ח(:

י"ל דגוף ענין השמעת קול אביו ואמו הוא כמו ומעתה לענין קיום צוואת אביו "

, ולזה יש לדון נחת רוח שזהו נחת רוח להם שיקויים רצונם, ובהיפוך צער להם

ע )סי' ר"ע ס"ט( דמחוייב לעשות דלא שייך לאחר מותם, אף דהמשמעות דברי הש"

וע"כ דגם צוואתו לאחר מותו, גם מדברי הב"י )סי' שע"ו הנ"ל( משמע כן להדיא, 

זה ענין כיבוד שנזהר בדבריהם ואפשר דהוא בכלל מורא שצריך לירא שלא 

וזהו שייך גם אחר מיתה וההיא דהט"ז שם )ס"ק ג'( דאינו סותר  לעבור על צואתם

 ."דבריו הוא רק בפניו



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  19 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 אולם ודאי על פי רעק"א שיש לשמוע בקול ההורים. 

 

 ד. סיכום

סוגיית השמיעה בקול ההורים היא סוגיה מורכבת שמעורבים בה גורמים שונים. גם 

אינו דומה אב המצווה לבנו לגרש  –בתשובות המצוטטות במאמר ניכר שאין המקרים שווים 

רוח' כדברי רעק"א. משום כך  את אשתו, לאב המבקש מבנו משהו פעוט שהוא 'כמו נחת

 הלכה למעשה אין כאן. 

  –אולם את עיקר השיטות הבאנו במאמר 

 לרמב"ן ולמהרי"ק אין מצווה בקיום דברי אביו אם אין לאב צורך או הנאה מקיומם. 

לתשב"ץ, לריב"ש, למהרש"ם לחזון אי"ש ובוודאי לספר חסידים יש מצוות כיבוד בשמיעה 

 לקול ההורים. 

ש מצוות מורא בשמיעה לקול ההורים. ורעק"א מתלבט בין מצוות כיבוד למצוות למקנה י

 מורא. 

בניגוד לשיטת הרמב"ן, שמנמק את דבריו ומסביר מהיכן הם מגיעים בסוגיה )החילוק בין 

הכיבוד שמפורט בקידושין דף ל"א ע"ב ובין שמיעה סתם בקול ההורים(, הראשונים 

ים אליו בצורה עקיפה או שמתייחסים רק לדברי והאחרונים שעוסקים בנושא מתייחס

הפוסקים שלפניהם ואינם מסבירים את השורש ממנו הגיעה מסקנתם. ואם כן מאמר זה הוא 

 רק בבחינת העלאת הנושא, ונשאר ב'צריך עיון' בנוגע לפסיקת ההלכה. 

  

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  12 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ואימו אסי רב - נטרפה כשדעתם ואם אב כיבוד
 הרב נריה טובי

 

דברי הגמרא המגוללת את סיפורו של רב אסי ואימו. הסיפור מגיע אחרי  ראשית נביא את

שהרי הוא בעצמו היה יתום מאב ומאם מרגע לידתו  ,מימרת ר' יוחנן "אשרי מי שלא חמאן"

 אשרי מי שלא חמאן"סיון של כיבוד אב ואם. כלשון רש"י: יושיבח את עצמו שלא התנסה בנ

 ."הוא נענש עליהםשאי אפשר לקיים כבודם ככל הצורך ו –

מעניין על רקע זה לראות את הסיפור על רב אסי ואימו. לצורך ההבנה נפרוס אותו לפרוסות 

 וננסה להבין כל שלב.

רב אסי הוה ליה ההיא אמא זקינה, אמרה לי': בעינא תכשיטין, עבד לה. בעינא "

תך, שבקה גברא, נייעין לך, )וי"ג נעיין לך, כלומר אמצא לך( בעינא גברא דשפיר כו

 (בע"קידושין דף לא ". )ואזל לארעא דישראל

הגר"א מעיר בהגהות על הגמרא על פי הרמב"ם ש"מטורפת היתה". כלומר בשלב הזה הבין 

רב אסי שאימו איבדה את שפיותה כשביקשה שימצא לה איש יפה כמותו. כשמבין זאת רב 

 הוא עוזב את אימו בבבל ועולה לארץ ישראל. –אסי 

זלה אבתריה, אתא לקמיה דרבי יוחנן, אמר לי': מהו לצאת מארץ שמע דקא א"

 " )שם(לחוצה לארץ? א"ל: אסור. לקראת אמא, מהו? א"ל: איני יודע.

אימו של רב אסי הולכת אחריו לארץ ישראל. רב אסי שואל את רבו האם יכול לצאת לחו"ל 

ר' יוחנן "איני  ונענה בשלילה. לאחר שמדייק את שאלתו "לקראת אימא מהו?" אומר לו

 יודע". אך נראה שעדיין לא נחה דעתו של רב אסי.

]אתרח[ פורתא הדר אתא, אמר ליה: אסי, נתרצית לצאת? המקום יחזירך לשלום. "

אתא לקמיה דרבי אלעזר, א"ל: חס ושלום, דלמא מירתח רתח! א"ל: מאי אמר לך? 

" הוה מברך לך.אמר ליה: המקום יחזירך לשלום, אמר ליה: ואם איתא דרתח לא 

 )שם(



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  12 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כעס(. כלומר רב אסי לא  – המילה "אתרח" משמעה המתין מעט, )ולא כמי שגרס ארתח

 הצליח לשבת בשקט עם הספק האם יכול לצאת לקראת אימו או לא ושוב ניגש לר' יוחנן.

מסביר כי ר' יוחנן חשב שרב אסי  רש"יהתשובה של ר' יוחנן נתונה במחלוקת פרשנית: 

זה מובן מדוע רב אסי  עולכן אמר לו "המקום יחזירך לשלום". על רק לרצה לשוב לבב

הסתפק האם זו אמירה אמיתית וכנה או שיש כאן "עקיצה" של ר' יוחנן, ולאחר תשובת ר' 

 אלעזר לרב אסי נחה דעתו שר' יוחנן אכן מברכו.

אסי המהרש"א מבאר שדעת רש"י דחוקה בביאור דברי ר' יוחנן. הלא לפני רגע שאל רב 

האם יכול לצאת לקראת אימו )ונראה מובן שהכוונה רק לקבל את פניה(, אם כן מדוע פתאום 

 סובר ר' יוחנן שרב אסי רוצה לשוב לבבל ואכן מברכו על כך? 

בכדי ולכן מבאר המהרש"א שר' יוחנן מבין שרב אסי שואל אותו על יציאה לקראת אימו 

יודע" משום כבוד ארץ ישראל. אך לאחר שראה ואעפ"כ עונה רבי יוחנן "איני  ,לחזור לא"י

 שמצוות כבוד אב ואם חביבה עליו בירך אותו ר' יוחנן שילך ויחזור לארץ ישראל לשלום. 

 עתה נראה את סיום הסיפור:

 )שם( ."אדהכי והכי שמע לארונא דקאתי, אמר: אי ידעי לא נפקי"

מ על הרמב"ם( הבינו את הר"ן והכס" – המהרש"א )ונראה שכך הבינו עוד פרשנים רבים

אם הייתי יודע שאימי נפטרה לא הייתי יוצא  שלאחר שמתה אימו אמר: דברי רב אסי,

זה רק בחייה, אך לאחר  – לקראתה מארץ ישראל, שאף על פי שגדול כבוד אם ממעלת א"י

 מותה אין הדבר כך. בהמשך נראה שאין זו הפרשנות היחידה לסיום הסיפור.

עה נראה את מחלוקת הרמב"ם והראב"ד על השאלה הזו, האם חייב בכדי לפתוח את הירי

 (:הלכות ממרים פרק ו הלכה י) אדם לכבד את אביו ואימו כשנטרפה דעתם

מי שנטרפה דעתו של אביו או של אמו משתדל לנהוג עמהם כפי דעתם עד שירוחם "

אחרים ואם אי אפשר לו לעמוד מפני שנשתטו ביותר יניחם וילך לו ויצוה עליהן, 

. /השגת הראב"ד/ מי שנטרפה דעתו של אביו וכו' יניחם וילך להנהיגם כראוי להם

אם הוא ילך ויניח לו אין זו הוראה נכונה לו ויצוה אחרים להנהיגם כראוי. א"א 

 ", עכ"ל.למי יצוה לשמרו



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  13 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כלומר, הרמב"ם פוסק שעל הבן להשתדל "לנהוג עמהם כפי דעתם" אך עד גבול מסוים שבו 

 49.פשר לו לעמוד" ואז יכול ללכת ולהפקיד מישהו אחר ממונה עליהם"אי א

הבין גם  כךלכאורה נראה שהרמב"ם פסק כרב אסי שעזב את אימו ועלה לארץ ישראל. 

הכס"מ. הכס"מ מוסיף עוד ש "ומ"ש ויצוה אחרים להנהיגם כראוי עצה טובה קמשמע לן 

מעצמו שוודאי לא מדובר שרב  ואין ספק שכן עשה רב אסי". כלומר הרמב"ם כאן מוסיף

וזו בעצם "עצה"  –אסי עזב את אימו והשאיר אותה לבד, אלא וודאי שהשאיר אפוטרופוס 

 50.שהרמב"ם אומר מדעתו

הראב"ד חולק על הרמב"ם וטוען שהבן אינו יכול ללכת ולעזוב את הוריו מכיוון שאם הוא 

בין שהראב"ד מתכוון שכאשר ניתן לה .לא יוכל לצוות מישהו לשמרו הוא לא נוכח במקום

לא יוכל לפקח ב"שלט רחוק" אחר אותו ממונה שמצווה אותו הוא הבן לא נוכח פיזית באזור 

 לשמרו.

אך מניין לראב"ד  – על הראב"ד תמהו גם הכס"מ וגם הר"ן: ניחא לרמב"ם שפסק כרב אסי

 לחלוק על רב אסי? מה המקור לפסק זה? 

אולי הראב"ד הבין שרב אסי עשה כשורה רק משום הכס"מ מביא את הר"ן שמנסה לתרץ ש

 שעלה מחוץ ארץ לארץ ישראל )כפי שעולה מהמשך הסיפור שעוסק במעלת ארץ ישראל(,

תירוץ זה  חותם אתאך ממקום למקום בא"י או בחו"ל אין היתר לעזוב את הוריו. הר"ן 

שארה התמיהה על יישב את הקושיה, ועדיין נשהוא לא באמת "ואינו מחוור", כלומר בלשון 

 הראב"ד בעינה.

על עיקר הדין. הוא או הט"ז מציע פירוש אחר והוא שהראב"ד כלל לא חלק על הרמב"ם 

מסכים לכך שיכול לעזוב את אביו אימו במקרה זה. כל תמיהתו של הראב"ד היא על כך 

שהוסיף הרמב"ם שיצווה לאחרים להנהיגם. שהרי כל עזיבתו היא משום שהוא לא יכול 

שעל כרחך אינו יכול לשמרם רם? שהרי אם היה יכול לשמרם היה נשאר עמהם! אלא לשמ

                                                           
 השולחן ערוך פסק בפשטות כרמב"ם )יו"ד סימן רמ' סעיף י'(. 49
של מדוע לדעת הרמב"ם אין זו הזנחה להשאיר את הוריו עם השגחה  –הרדב"ז על הלכה זו מסביר את הסברא  50

 מישהו אחר, ולדידו זוהי דווקא תקנתם? נראה את לשונו )רדב"ז הלכות ממרים פרק ו הלכה י(:
וזו תקנתה שיש לה על הבן געגועין ולא מיכספא מיניה משא"כ באחרים ולא מצי "אלא ודאי צוה את אחרים לפרנסה 

בכיוצא בזה והבן אי אפשר לו לעשות ומעשים בכל יום  לגעור בה ואחרים גוערים בה ואפשר ע"י הכאה תחזור משטותה
 דבר מזה:

כלומר, יש סברא שדווקא אדם אחר יכול להחזיר את האם למוטב, הבן חייב בכבוד אימו ולא יכול לגעור בה ולהחזירה 
 למוטב, לפיכך עיקר התקנה להשאירה על ידי אחר."



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  12 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ומדוע הוסיף הרמב"ם פסקה זו? ,ולכן לא יועיל לבקש ממישהו אחר שישמור עליהם

)לענ"ד הט"ז לא עולה בקנה אחד עם דברי הרדב"ז שכתב שהיא הנותנת, שדווקא אחר הוא 

כפי  ,הבןכן מה שאין  ,ל לשמור מהם מרחק בריאזה שיוכל לשמור על ההורים מכיוון שיכו

 (השמופיע בהער

 :(ב"ח יורה דעה סימן רמ סעיף יב) לב"ח יש פירוש מחודש בדברי הראב"ד

כתב הרמב"ם מי שנטרפה וכו'. הר"ן ובעל מגדל עוז )שם( כתבו שדברי הרמב"ם "

סכים עמהם הם תלמוד ערוך מהא דרב אסי הוה ליה ההיא אימא זקנה וכו'. גם הב"י ה

. ואני אומר דעת הראב"ד היא דההיא אימא לא נטרפה דעתה ושלא כהראב"ד

אלא זקנה היתה ולפי שלא היה יכול להשתדל לה בעל כרצונה הלך ממנה כדי 

אבל מי שנטרפה דעתו ולא יוכל לקיים  שלא יעבור יותר על מה שתצוה אותו עוד

דכיון דאינו מצווה לקיים  ושצריך שמירה יתירה אין הדעת נותנת שיניחם וילך ל

ציוויים ואינו ירא מעונש בעברו על ציוויים שהרי אין להם דעת וא"כ אינו מחוייב 

כי אם להאכילם ולהשקותם ולשמרם והיאך ילך לו. וכן יראה מדברי רבינו שהסכים 

 "לדעת הראב"ד. והכי נקטינן ודלא כמו שפסק בש"ע )ס"י( להקל כהרמב"ם:

הבין שאימו של רב אסי כלל לא נטרפה עליה דעתה )מה שבאמת  הב"ח מסביר שהראב"ד

 ,לא כתוב במפורש בגמרא(, אלא שלא יכול היה לעמוד בדרישתה להשיג לה בעל כרצונה

אך וודאי מי שנטרפה דעתם של  51שלה. שלא יעבור על עוד ציווייםכדי ולכן התרחק ממנה 

 ?! כןהוא לא יטפל בהם, מי אם עת שוכי יעלה על הד ;הוריו עליו להישאר עמהם ולטפל בהם

על עצם פרשנות הסיפור. נראה את דבריו  הרש"ש ופותח לנו צוהר חדשכאן מגיע 

 הנפלאים:

. אי ידעי דתיזל אבתרי ותמות בדרך לא נפקי מבבלעי' רש"א בח"א. ול"נ דר"ל "

. ונ"ל דכן פי' ג"כ הראב"ד דחשש פן טורח הדרך או עזיבתו אותו גרמו מיתתה

ומוצל בזה מגמגום הר"ן מהל' ממרים ה"י דר"א חזר בו ממה שהלך מאצלה  בפ"ו

 ":והכ"מ עליו מעובדא דא דר"א

                                                           
 ה?לפי פירוש זה, מנ"ל שיכול הבן לעזוב את אימו רק משום חשש כז –וצ"ע  51



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  11 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

הוא המפתח "אי ידעי לא נפקי" חוזר לסיפור ומבאר אותו אחרת לגמרי. המשפט  הרש"ש

ועוד פירושו שהוא לא היה  המהרש"א והר"ןלמחלוקת הרמב"ם והראב"ד. בעוד שלפי 

הרש"ש שהראב"ד הבין לאחר מיתתה מפאת כבוד א"י, מבאר  אימויוצא מא"י לקראת 

ומבין שמיתת אימו היתה קשורה באופן  שרב אסי חזר בו לגמרי מעצם היציאה מבבל

עקיף לכך שהוא עזב אותה ויצא. המשפט הנ"ל מבטא את החרטה של רב אסי על התנהלותו 

ועל פי זה פוסק הראב"ד  ,לל""אם הייתי יודע שזה יפגע בבריאותה לא הייתי יוצא מבבל כ

 כפי ה"שורה התחתונה" של רב אסי.

"אשרי מי  ההקשר למימרא הקודמת של ר' יוחנןעל פי הסבר הרש"ש ניתן להבין את 

עצמו על החלטתו  את שלא חמאן", שהרי רב אסי בעצמו היה נתון במצב לא פשוט, וייסר

 שבשעתה נראתה החלטה נכונה ונבונה.

, ועל פי שמקורה אך ורק מסיפורה חריג בנוף ההלכתי, שכן זוהי סוגיה יש לציין שסיפור ז

הבנת הסיפור פוסקים הלכה כך או אחרת, להבדיל ממקרים רבים שבהם יש "מעשה רב" 

שבא לאשש טענה של תנאים או אמוראים. כאן מובא סיפור שהוא המקור היחיד לפסיקה 

 במקרה של כיבוד הורים שנטרפה דעתם.

שהריא"ז )מובא בשלטי גיבורים על הסוגיה( מרחיב את ההיתר של  ם נוסיףבשולי הדברי

הרמב"ם והשו"ע לכך שלא רק הורים שנטרפה דעתם מותר לעזבם אלא אף הורים "בעלי 

מידות רעות ומצערים אותו יותר מידי". ניתן לדייק מדבריו שאפילו ללא מחלה נפשית או 

הדגש הוא האם הוא יכול לעמוד בפניהם כך  עיקרשאלא  ,שיגעון כזה או אחר מותר לעזבם

 או לא.

וכבר אנו  ,שכן הדבר יכול להגיע לכדי "נתת דבריך לשיעורין" ,צ"ע מה הגדר לפי הריא"ז

נכנסים לשאלת כבוד הורים שאינם שומרי תורה ומצוות, ומה הדין כשעוינים את בנם/ביתם 

 ואכמ"ל. כא'.ועיין שו"ת יבי"א חלק ח' יו"ד סימן  ,על החזרה בתשובה

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  15 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                              היחס בין כבוד ומורא אב ואם וכבוד שמים 
 לא.-עיון בפשטי הסוגיות דף ל:

 הרב נריה טובי
 

לאורך הדפים שעוסקים בכבוד אב ואם רואים כמה וכמה פעמים שהגמרא מקישה ומשווה 

ותית של רב יוסף על אימו בין היחס לקב"ה ליחס לאביו ואימו. עוד לפני האמירה המשמע

"איקום מקמי שכינה דאתיא" )דף לא:(, כבר הובאו כמה מימרות שעסקו בכך. נעיין 

 בברייתא בדף כט:

השוה הכתוב כבוד ת"ר נאמר: כבד את אביך ואת אמך, ונאמר: כבד את ה' מהונך, "

להיך -את ה' א", ונאמר: "איש אמו ואביו תיראו"נאמר: אב ואם לכבוד המקום; 

מקלל "; נאמר: השוה הכתוב מוראת אב ואם למוראת המקום, "ירא ואותו תעבודת

השוה , "להיו ונשא חטאו-איש איש כי יקלל א", ונאמר: "אביו ואמו מות יומת

וכן בדין, ודאי אי אפשר;  -; אבל בהכאה הכתוב ברכת אב ואם לברכת המקום

 52".ששלשתן שותפין בו

רת לנו שהיחס לאביו ולאימו נראה אולי אפילו כבר ההגדרה של "שלשה שותפים" מציי

כשווה ליחס לקב"ה. ההגדרה של שותפות בגמרא מורה על שוויון בזכויות וחלוקה שווה. 

ניתן להוסיף ולומר, שבימי הילדות והנערות בעיקר )ואולי אף אחר כך( תפיסת הילד/הנער 

ובדים את ה' וגם בעצם בעיקר דרך מפגש עם הוריו. גם באופן שבו הם ע תאת הקב"ה עובר

זה שההורים שלו עבורו הם המקור שלו, שורש חייו, ולכן בבחינות רבות ההשוואה כאן היא 

מתבקשת. אפשר גם להעיר, שפעמים רבות בעיות של "נשירה" ועזיבה את דרך האבות, 

 "(..עוברת דרך מקומות לא פתורים וחסרים בתוך יחסי הילד והוריו )"פוק חזי..

 לא.-כה בהשוואה זו. נעבור בזריזות על הברייתות והמימרות בדף ל:הגמרא ממשי

אידך גיסא מ. ו"שכאילו דרתי ביניהם וכבדוני" עליו מי שמכבד את הוריו הקב"ה אומר .2

 "... וציערוני....יפה עשיתי שלא דרתי ביניהם" – מי שלא

                                                           
 קידושין דף ל ע"ב. 52



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  17 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ו/מורא אימו הקב"ה מצווה על כבוד אבי "גלוי וידוע לפני שאמר והיה העולם..." .2

 .שיודע כליות ולב ומצוה על דבר שהוא היפך הטבעבראשונה משום 

לכאורה מימרות לא קשורות לנושא. אך אם  – עובר עבירה בסתר /מהלך בקומה זקופה .3

)קומה זקופה(  מתעלמים מכך שיש משהו מעליהםנראה הכול כרצף יש לומר ששני אלו 

אין להם וד בעולם, ללא מקור, ללא הקשר, או בסביבתם )עבירה בסתר(, וכאילו הם לב

"דוחקים רגלי שכינה" )ולכן יש אפשרות לקשר למי שלא מכבד הם כבוד למקור ממנו באו ו

 .אביו ואימו שכאילו לא מכבד/מנכיח את המקור ממנו בא(

סיפור בן האלמנה ור' יהושע. )פחות רציתי להאריך, אבל יש מה לדון, לענ"ד פחות  .2

 יננו.(רלוונטי לעני

מימרות של עולא ושל רבא, ששתיהן עוסקות ביחס הגויים  שתיהגמרא מביאה כאן  .1

 (:אע"קידושין דף לא ) למצוות כיבוד אב ואם

יודוך ה' כל מלכי ארץ כי שמעו "דרש עולא רבה אפיתחא דבי נשיאה, מאי דכתיב: "

הוא  ? מאמר פיך לא נאמר אלא אמרי פיך, בשעה שאמר הקדוש ברוך"אמרי פיך

, כיון שאמר כבד לכבוד עצמו הוא דורשאנכי ולא יהיה לך, אמרו אומות העולם: 

ראש דברך ", מהכא: הראשונות. רבא אמראת אביך ואת אמך, חזרו והודו למאמרות 

 ", ראש דברך ולא סוף דברך? אלא, מסוף דברך ניכר שראש דברך אמת."אמת

נוכחות המצווה על האמונה ב – הגוייםכלפי )או גלויה( הגמרא כאן באה בביקורת סמויה 

 םמוסריבציווייה ההאלוקית זרה להם "לכבוד עצמו הוא דורש", ורק כשרואים את התורה 

ם דורשים גויישה פרשמקבלים את הציווי האלוקי הראשוני. רש"י מגדיל לחוזרים ו רק אז

 , כביכול תוקב"ה שאף הוא שותף בבריאהשאם אביו ואימו חייב בכבודם, כ"ש  53זאת בק"ו,

הוא כיבוד אב ואם , ואילו כבוד ה' הוא דבר ש"נלמד" מתוך הכבוד האנושי  – הדבר הפשוט

 בעולם הזה של בן להוריו.

                                                           
כ"ש שחייב אדם בכבודו שאף הוא שותף בבריאתו  -רש"י קידושין דף לא ע"א: "חזרו והודו למאמרות הראשונות  53

 כאביו ואמו וחייו ומותו מסורין בידו".



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  16 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

דרכים שונות ליחס של מצוות כיבוד אב ואם. כבר תמהו רבים מדוע שתי ניתן לראות כאן 

ין אדם לקונו. הדיברות הראשונות שכולן עוסקות בחמש מצוות כיבוד אב ואם ממוקמת ב

 אפשרויות שהגמרא מציגה ביחס בין כבוד אב ואם לכבוד הקב"ה:שתי כאן נראה 

הלימוד הוא השוואה בין כבוד הקב"ה  –הגישה ה"יהודית" )הברייתא בתחילת הסוגיה ועוד( 

ל אחד, משם הכל -)שזה פשיטא( וממנו למדים לכבוד אב ואם.הנחת היסוד היא אמונה בא

 "חברתיות" וה"אנושיות".ההמצוות נובע ומונע, כולל 

כבוד אב ואם הוא הפשוט, מה שנתפס ומושג בשכל האנושי,  –הגישה של אומות העולם 

וממנו למדים על כבוד הקב"ה. הקב"ה הוא מעבר לעולם הטבע שבו שקועים אומות העולם. 

 ה טבעית מוסרית ביכולתם להתרומם למבט גבוה יותר אך לא להיפך.ימתוך ראי

אותו גוי ששמעו יצא  – ימרא זו מביאה הגמרא את הסיפורים על דמא בן נתינאלאחר מ

כמכבד אב ואם בסדר גודל מדהים. האם יש קשר ורצף בין המימרות? נעיין במהרש"א על 

 אתר:

אלא מסוף דברך ניכר שראש כו'. יש לדקדק דהיכן הוזכר סוף דברך במקרא ונראה "

לפי שמצות כבוד אב ם כל משפט צדקך לומר דאסיפא דקרא קסמיך דכתיב ולעול

כו' ובאתה  ואם מצוה שכלית נמוסית כדמייתי בסמוך מה עשה עובד כוכבים אחד

אמו כו' ולכך הודו או"ה ע"י מצוה זו גם לראשונות וז"ש דע"י סוף דברך שהם לכל 

עולם משפט וצדק דהיינו כבוד אב ואם הודו לראש דברך שהם אנכי ולא יהיה לך 

כבוד אב ואם סוף דברך כלפי מה שאמרו שבלוחות שתים היו בכל א' ה' וקרא מצות 

ומייתי בתר הכי תרתי דברות וה"ל כבוד אב ואם סוף ה' דברות מלוח הראשונה 

 54":עובדי דכן הוא דהעובדי כוכבים מקיימין כבוד אב ואם

היא המהרש"א רואה קשר בין דברי רבא לסיפור על דמא בן נתינא. מצוות כיבוד אב ואם 

שכלית נימוסית ולכן הגויים מקיימים אותה. מה רצתה הגמרא לומר בכך שהקדימה  מצווה

 אפשרויות הפוכות: שתי ניתן להעלות ?מימרות אלו לפני הסיפורים על דמא בן נתינה

                                                           
 מהרש"א חידושי אגדות מסכת קידושין דף לא עמוד א 54



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  10 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

בוד הקב"ה. יאפשרויות להגיע למצוות כיבוד אב ואם וכ שתייש  – כפי שהערנו לעיל .2

להתחיל בצד המוסרי ניתן גם ה' ומשם להגיע לכבוד אב ואם. ניתן להתחיל בביטול לצו 

ולפי זה גם אנחנו יכולים ללמוד מסיפור דמא בן נתינא ומשם להגיע לאהבת ה' וכבודו. 

 .על אפשרות להגיע לאהבת ה' וכבודו מתוך ראיית כבוד אב ואם וכבוד הבריות

מרשים ויוצא דופן. כיצד גוי . הסיפור על דמא בן נתינא סוג של ביקורתייתכן שיש כאן  .2

ני דרך ימגיע לכאלו מעלות? מה זה אומר עלינו כיהודים? וודאי שיש ללמוד מהגויים בעני

ה כמקושרת למי שאמר והיה ואך יש לזכור שהמעלה הגדולה היא לקיים את המצוארץ, 

העולם, ולא להתחיל מהצד המוסרי, שהוא יותר אנושי וממילא נתון לשינויים ולהלכי 

 –)המימרא הבאה אחרי הסיפור של דמא בן נתינא היא יוצאת מהסיפור והיא  .וח חולפיםר

 וייתכן שלפי זה יש כאן אמירה הדומה לכיוון זה.( גדול המצווה ועושה,

 

 ה"טויסט" של הירושלמי 

מרתק לעשות השוואה מלאה בין הבבלי לירושלמי בגרסאות הסיפור לדמא בן נתינא ובכלל. 

נעסוק בכמה מימרות שקשורות לשאלה שהצפנו לעיל: אך רוחב היריעה,  לא נביא את כל

 האם דמא בן נתינה הוא דמות לחיקוי בעניין כיבוד אב ואם או שיש עליו ביקורת סמויה?

לאחר שמביאים סיפור מעניין על כושר הסיבולת של דמה אל מול ההשפלות  בירושלמי,

 מובאים דברי ר' חזקיה: ,שסופג מאימו

היה וראש כל פטר בולי היה )גדודי צבא( ואבן שישב  הגוי האשקלוניזקיה א"ר ח"

 ".ישב עליה מימיו וכיון שמת עשה אותה יראה משלו עליה אביו לא

דברי ר' חזקיה נראים כביקורת על דמה בן נתינה. הביטוי "הגוי האשקלוני" כבר מריח לנו 

בן נתינה את האבן שישב עליה אביו בנוסף התיאור שבסוף ימיו עשה דמה  .ניחוח של זלזול..

אביו שהביאו לחיי העוה"ז הפך  – לע"ז מראה לנו את הבעייתיות בסגידה למוסריות הטבעית

 ,שלדידו הלך עם כבוד אביו "עד הסוף" ,)היה מי שהסביר שזה למעליותא יבעיניו כאלוק

 (.שלו בוד אב ואםימה שמראה את גודל כ



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  59 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

על דמה בן נתינה בכמה הבדלים. לא נעמוד על כולם, בהמשך הירושלמי מביא את הסיפור 

אלא על אחד מרכזי הנוגע לענייננו. בשונה מהבבלי, בירושלמי מסופר שאביו של דמה היה 

ישן באופן כזה שלא היה יכול להביא את האבן הטובה שלה ציפו חכמי ישראל. כשדמה אמר 

ו החכמים שהוא מצפה להם שאינו יכול לתת להם את האבן )ולא הסביר מדוע(, חשב

האבן. חכמים העלו את המחיר ממאה זוז עוד ועוד עד שהגיעו לאלף  דעב התשלוםלהעלאת 

אלף זוז, אך  –זוז. לאחר שהתעורר אביו של דמה, רצו חכמים לשלם לו כמו שפסקו בסוף 

דמה סירב בטענה "איני נהנה מכבוד אבותי כלום". רואים כאן שמעבר לכיבוד אב שהיה 

הנות מכבוד אביו, סוג של קודש שאסור יקרון רוחני לא לין נתינה היה לו גם עלדמה ב

הנות ממנו. ולכן בסופו של דבר מכר את האבן בשוויה הראשוני. לאחר מכן מביא יל

 הירושלמי המשך לסיפור:

בו בלילה ילדה פרתו מה פרע לו הקדוש ברוך הוא שכר אמר רבי יוסי בי רבי בון "

 (איוב לז כג)א"ר שבתי כתיב  ראל משקלה זהב ושקלוהאדומה ושקלו לו יש

אין הקדוש ברוך הוא משהא מתן שכרה של עושה  "ומשפט ורב צדקה לא יענה"

 ".מצות בגוים

להבדיל מהבבלי שסיפר שאירוע לידת הפרה האדומה קרה "לשנה אחרת", בירושלמי באותו 

רה בו ביום. מדוע יש לילה של מעשה האבן ילדה פרתו של דמה פרה אדומה וקיבל שכ

שינוי? על כך עונה ר' שבתי שהקב"ה לא משהה מתן שכר לגויים. היה ניתן לראות בסיפור 

זה סיפור מופת, אבל מי שמכיר את מימרות של חז"ל מכיר יודע שלשלם בו ביום זו לאו 

 קא מעליותא...ודו

 כדוגמא לרעיון נראה את דברי המדרש רבה על דברים:

, אמ' הקדוש ברוך (דברים ז י)ה כתי' למעלן, ומשלם לשונאיו ד"א והיה עקב, מ"

כל המצות הקלות שאומות העולם עושים אני פורע להם שכרן בעה"ז כדי הוא 

אבל אם היה צדיק ונכשל בעבירה מיד הוא פורע ממנו. ואם עשה  לאבדם לעה"ב,

בדן רשע מצוה אחת מיד הוא פורע לו שכרו, הוי ומשלם לשונאיו, למה, כדי לא

 55".לעתיד לבוא ופורע לרשעים שכרן וטורפן על פניהם

                                                           
 דברים רבה פרשת עקב. 55



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  52 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

על פי רוח המדרש ניתן לומר שהמשמעות של לידת הפרה האדומה בעדרו של דמה "בו 

 שעשה. מצווהבלילה" היא תשלום מיידי כשכר על ה

יש עוד מקום להאריך במשמעות הלימוד מדמה בן נתינה )כדאי לעיין במהר"ל, ועוד על 

 .אכמ"לוד"ל ו, אתר(

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  52 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

  :שנישער 

                                                               'האשה נקנית'
  סוגיות הפתיחה ותחילת המסכתחידושים ומאמרים על 

 

 קניתי איש את ה'
 חזקי אברהמי

 

לבעלה. פשיטא. הרי ברור לנו שהאשה נקנית לבעלה. מה בא רש"י  -האשה נקנית. ופירש"י

 נו?לחדש ל

ועוד, היה על רש"י לנקוט, על מנת להשתמש בצורה לשונית תקינה, "האשה נקנית על ידי 

בעלה", שכן יש כאן פעולת קניין של האשה, בשלוש דרכים. מדוע נקט רש"י לבעלה? זו 

 לא צורה תקינה!

תפקידו  אלא שיש לומר, שאין כאן פעולה מצד האיש בכלל, והוא סביל בדיוק כמו האשה.

עלה" ולכן הוא בעל השייכות, כביכול, והמשפיע אל האשה. אל ולא על, כי מי שעושה הוא "ב

תובנות, שהן  2את פעולת הקניין הזאת נסתר, בצורת סביל. לצורת סביל זו יכולות להיות 

 אחת:

. האשה נקנית, נעשית קניין, כמו שניתן להגיד תהליךבאשה, אלא מתרחש  פעולהלא נעשית 

 'האשה נרדמת'. מתרחש פה תהליך הקורה באשה, ולא הפועל עליה. 'האשה ניזונת', או

כלשהו בעולם, וכל נסתר שהוא, הוא הקב"ה בעצמו. הקב"ה מזווג זיווגים, פלונית  תהליךכל 

לפלוני. הוא גורם לקניין ועושה זאת בצורה של פלונית לפלוני, דהיינו אשה לבעלה, כדרך 

 הטבע שבה האיש משפיע והאשה מושפעת. 

אם כך, הקב"ה יוצר את הקניין, אך האיש מקדש. כך נפתח הפרק השני, שמתרחש לאחר 

שהקב"ה יצר את הקניין, ועל האיש נשאר לקיים את השלב השני, לקדש. הקידוש היא 

פעולה שהאיש עושה, והיא כוללת את איסורה של האשה על העולם, וכתוצאה מכך ייחודה 

 לאיש.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  53 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

אדם, ולאחר מכן בריאת חווה, בדרך מעניינת. הוא מתאר האר"י הקדוש מפרש את בריאת ה

שאדם וחווה נבראו דבוקים אחד לשני גב אל גב. המצב הזה מכונה "אחור באחור". הקב"ה 

הרדים את האדם, והפריד בינו לבין חווה. להפרדה הזו קורא האר"י "נסירה". לאחר 

והיו לבשר אחד, כאשר  שההפרדה התרחשה, והאדם התעורר, הוא וחווה דבקו אחד בשני,

 הם רואים אחד את השני. למצב הזה קורא האר"י "פנים בפנים". 

הקב"ה יצר קניין, עת הוא זיווג זיווגים בין פלוני לפלונית, אך לפני מתן תורה לא היה השלב 

של הקידושין, ונישואים בעלי גבול ברור היו חסרים. היה הקניין, אך הוא לא הסתיים על 

כלומר היה קשר בין איש לאשתו, אך הוא לא התאפיין באיסור האשה על  – ידי הקידושין

פני כל העולם. ניתן לומר שהייתה בחינה של אחור באחור, של קשר שמתבטא בלי ראיית 

של אהבה, אלא רק אחור באחור, קשר רדוד ושטחי. הקשר היה בעל  אמיתיפנים, בלי קשר 

 ל פנים בפנים. קניין, אך לא קדוש. הקידושין הם בחינה ש

הקשר בין עם ישראל לריבונו של עולם הוא קשר של חתונה, ובימים הנוראים מתרחש כל 

התהליך. אחרי שהיינו אחור באחור, במצב של ריחוק מהקב"ה, שהוא ואנחנו לא מסתכלים 

אחד על השני, אנחנו מופרדים סוף סוף. בראש השנה, קול השופר מעיר אותנו, כמו 

ה אחרי הנסירה. בכל עשרת ימי תשובה אנחנו מנסים להגיע למצב של ההתעוררות שהיית

תשובה, לשוב אל ה' להגיע לעמוד לפניו. וביום הכיפורים, יש בחינה של פנים בפנים, 

שאנחנו והקב"ה מתייחדים אחד לשני. הקניין קיים מאז מתן תורה, שבו הקב"ה ואנחנו נהיינו 

כל שנה מחדש, ביום הכיפורים. זה היום שבו שייכים אחד לשני, אבל הקידושין נעשים 

 אנחנו באמת עומדים מולו, והקשר שלנו, והרצון שלנו מתאחד לאחד.

 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  52 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ?קניין זה מה
 שלומוב  בכור בן

 

המשנה הראשונה במסכת קידושין משתמשת בלשון מאוד קשה בנוגע לקשר בין איש לאישה 

למה המשנה משתמשת  –י היא כזו בשלושה דרכים". שאלת נקניתבטקס הקידושין: "האישה 

בלשון קניין לעניין זה? לשון זו מורידה את ערך הקשר בין איש לאישה, זה נשמע כמו קשר 

 בין חמור לבעליו, ולא כמו קשר בין איש לאשתו.

התירוץ השני הוא  –. אני אתייחס לאחרון םהגמרא על המשנה מתרצת לנו שני תירוצי

ת בלשון דאורייתא, והמשנה השנייה )מקדש( משתמשת שהמשנה הראשונה )קניין( משתמש

בלשון דרבנן, ומוסיפה כי הלשון קידוש הוא כי הבעל אוסר אותה על כל העולם. תשובה זו 

 משנה משתמשת בלשון קניין?\למה התורה –עדיין לא עונה על שאלה 

את תחילה נברר מהו פירוש המילה קנין בתורה: בספר בראשית )יד, יט( הקב"ה מברך 

שמים וארץ". מפרש רש"י במקום: "קונה כמו  קונהל עליון -"ברוך אברם לא -אברהם

עושה... ע"י עשייתן קנאן להיות שלו". מוסיף עליו הרמב"ן: "...כי הלשון יאמר קניין 

בעשיה, וההפך 'אשר עשו בחרן' )יב, ה(". אומר רש"י על הפסוק "אשר עשו בחרן": 

את הנשים... ופשוטו של מקרא עבדים ושפחות שקנו "אברהם מגייר את האנשים ושרה 

להם". התורה משתמשת בלשון "עשו", אומרת הגמרא: כל מלמד את בן חברו תורה כאילו 

עשהו". כלומר אברהם אבינו גייר את העבדים והשפחות שלו ומעלה עליו הכתוב כאילו 

כל הלשונות האלה עשהו, ואותו אדם שלימד את בן חברו תורה בלשון אחרת נחשב לבנו, ו

 הם בבסיסם המילה 'קניין' כלומר לאדם שקונה משהוא יש קשר ממשי בינו לבין החפץ. 

אנסה להסביר את יותר בעזרת ניסוי מוכר: שני אנשים קנו את אותו שולחן בדיוק, רק שאחד 

קיבל אותו קומפלט והשני היה צריך להרכיב אותו. לאחר שהוא בנה אותו פנו אליהם ואמרו 

 –שישרפו את השולחן ובתמורה יקבלו שולחן טוב יותר. השאלה שנשאלת היא כזאת  להם

למי שבנה או למי שקיבל קומפלט? לסיכום ראינו  –למי לדעתכם היה יותר קשה לשרוף 

שכשאדם מייצר משהו העשייה יוצרת קשר בין האדם לחפץ ועשייה )יצירה( היא מלשון 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  51 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

שר בין אדם ליצירה שעשה, כמו הקשר שיש לה' אם קניין, כלומר שקניין לפי התורה הוא ק

 כל העולם שברא.

אז הבנו מהו לשון קניין בתורה. עכשיו אני רוצה להבין האם קניין אישה הוא כמו כל קניין 

 כגון חמור ושולחן? נענה על שאלה זאת דרך האבני מילואים )שו"ת אבני מילואים סי' יז(: 

. דהא מעשה ידיה לבעלה לבעל קניין ממוןשאין האישה קנויה "ומילתא דפשיטא 

, ואלו אמרה "איני ניזונת ואיני :(כתובות מז)אינו אלא מדרבנן תחת מזונותיה 

משנה כתובות )עושה", מעשה ידיה שלה. וארוסה אפילו מדרבנן מעשה ידיה לעצמה 

... אם כן מבואר להדיא דאף על אין לו על הארוסה שום קניין ממון. ואם כן (ה, ב

דכל קניין ממון שבה גוף ופירות לעצמה, מכל מקום כיוון שקניין איסור שבה  גב

ואסורה על כל העולם משום אשת איש, משום הכי לבעל במה שמיוחדת לו 

 "מאכילה בתרומה דין תורה

כלומר אומר לנו האבני מילואים דבר עקרוני לכל עניין הקניין בכלל, הבעל קונה את במעשה 

ל האישה על כל העולם ולא שום דבר אחר, לא את ממונה לא את מעשה הקניין את איסורה ש

, כמו עבד שהוא רכושו ממש. כלומר האבני וידיה, ועדיין הכהן יכול לתת לה מתרומותי

מילואים מסביר לנו שהאדם קונה את איסורה של אשתו ולא אותה ממש בניגוד לעבד, חמור 

יכולים להגיד לא, אלה הם רכושו של אדם  ושולחן שבכל הקניינים האלה החפץ או העבד לא

ממש. ובעצם כל הקשר הזה בין איש לאשתו הוא קשר הדדי שמקשר אותם ביחד והקניין 

הוא רק דבר בנוסף ששומר על השלום בין איש לאשתו כדי שלא יהיה תהו ובוהו בעולם 

 כמו פעם.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  55 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 סוגיית פתיחה – האשה נקנית
 רפי סווידלר

 

שחל גמר קיחה וכו' אינה נמצאת  הה קיחה' מגלה משהו מעניין: הסוגיד"ה 'גמר קיח -רש"י

 היא כבר נמצאת בדף ד: אז מה היא עושה פה בפתח המסכת? – במקום הנכון בגמרא

מקרה לא תדיר  – מורכב משאלות לשוניות הדבר מעניין נוסף הוא נוסח הגמרא בסוגי

אשה ולא סתם הבחרה לומר בגמרא. התוספות בד"ה 'האשה נקנית' שואל מדוע המשנה 

אשה. במבט ראשון, התשובה ברורה: מסתבר שהאשה היא מיוחדת ו"מגיע" לה ה"א 

הידיעה. במחשבה שנייה, התוספות מביא כל מיני דוגמאות כגון "האיש מקדש", "האשה 

מה, גם הם חשובים? והרי "בתולה נשאת" איננו חשוב מספיק? לא, פשט לשון  – שהלכה"

שונים את זה עד היום. בציטוט ישיר: "אין לחוש כל כך שבכל מקום שונה  המשנה דבק וכך

 ההתנא לשון הרהוט לו בפה". אם כן, מדוע הגמרא מדקדקת בלשון פה? מתברר שהסוגי

 אינה אמוראית, אלא מאוחרת יותר מן האמוראים.

ומה זו מופיעה לא במק סוגיהמדוע הגמרא מדקדקת כל כך, ומדוע  -מכאן נשאלות השאלות

 בפתיחת המסכת?

הפותחת את מסכת  וגיההוא מביא מסורת: הס סוגיהובכן, הרמב"ן עונה על זה: בסוף ה

. הרמב"ן מוסיף שעל סבוראיםחכמים בשם ה – קידושין הינה ממקור מתקופת רב הונא גאון

כמה שנאמר "נגענו רק , הוא באר ופרש אותה יותר לעומק – מדוקדקת יותר סוגיהאף שה

 צריך רק לחפש. ,הכל תמיד יותר עמוק .ג..."בקצה המזל

סבוראית, וכזאת שמדייקת  סוגיההפותחת את מסכת קידושין היא  סוגיההמסקנה כדלהלן: ה

 זו? סוגיהומדקדקת. אבל למה? מהי מטרתם של הסבוראים בפותחם ב

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  57 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 משמעות הקניין – "האישה נקנית"
 אהוד גרשוני

 נקנית".מסכת קידושין נפתחת בצירוף: "האישה 

המילה "נקנית" יכולה להעלות קונטציות שונות לגבי אופן הקידושין. לשון הקניין, בו נוקטת 

משנתינו, נראה ונשמע לנו כאגרסיבי במעט, שהרי רגילים אנחנו שלשון קניין, דומה הוא 

 לקניין חפצים, אותם אנו משייכים לעצמנו בשעת הקנייה.

פרק הראשון ננקטה לשון קניין ובפרק השני לשון הסבר הגמרא מגיע בהמשך סוגייתנו, שב

קידושין )"האיש מקדש"( משום שבפרק הראשון רצתה המשנה לשנות בלשון התורה, ובשני 

 בלשון חכמים. אך, יש עניין גדול מזה בשוני הלשונות.

 לשון הקידושין, בא להשמיע לנו את השוני בין קניין ובין קידושין. 

ו מהדוגמה הנ"ל, אין הוא בעל אותו האופן לקניין האישה. קניין הקניין הקלאסי, המוכר לנ

 האישה הוא "קידושין" והיא מילה נרדפת לקניין האחר. 

 הקידושין, למעשה משייך ומייחד את האישה לשם הנישואין.

מיוחדת לי ומזומנת לי" האישה בזכות  – מקודשת התוספות אומר:" והרי את מקודשת לי...

להיות מיוחד ומקודשת לבעלה הספציפי ורק לו. וקניין זה של הקידושין, הקידושין, הופכת 

קניין נעלה יותר מקניין של חפץ. שהרי ניתן לראות בשם הפרק הראשון: "האישה נקנית", 

ואפשר אפילו לדמיין בראשנו סיטואציה בה איש פלוני מגיע לשוק, פוגש באישה פלונית 

 וקונה אותה. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  56 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 שמים וארץ
 תריהונתן מוכ

 

המשנה הראשונה במסכת קידושין פותחת בהאשה נקנית בשלש דרכים וקונה את עצמה 

 בשתי דרכים.

ב"ה וב"ש חולקים בערך של הקניין של האישה, באיזה מטבע האישה נקנית. ב"ה אומרים 

בפרוטה )ובשווה פרוטה( שהיא שמינית מהאיסר האיטלקי. ב"ש אומרים בדינר )ובשווה 

 דינר(.

נה של הגמרא היא למה המשנה נוקטת בלשון "האשה נקנית" כאשר במשנה השאלה הראשו

אחרת בהמשך המסכת נאמר "האיש מקדש". הגמרא עונה כי המשנה רוצה להתמקד בעניין 

הכסף, הקניין. עניין הכסף נלמד מהקנייה של אברהם את שדה עפרון )גזירה שווה של המילה 

 "קיחה"(.

מדוע לא השתמשה הגמרא ב"האיש מקדש" תחילה,  עכשיו שואלת הגמרא שאלה מהותית,

למה האיש לא במרכז, בהתחלה. ואפשר להבין שאלה זו הרי האיש הוא כביכול האקטיבי, 

 הוא המקדש, הקונה, למה המסכת מתחילה באשה, הפאסיבית לכאורה?!

עונה הגמרא כי קניין הוא דאורייתא לעומת הקידושין שהם דרבנן, המשנה התחילה 

 תא ורק לבסוף השתמשה בקידושין, דרבנן.בדאוריי

תשובות  2ומקשה הגמרא, אם כך מדוע לא תגיד המשנה האיש קונה? עונה הגמרא )לבסוף( 

המשלימות אחת את השנייה. האחת היא כי האשה קונה את עצמה במיתת הבעל, מיתת הבעל 

ה בלבד, אי אפשר להשתמש בלשון האיש מקנה משום שהוא לא מקנ התלויה בהקב"

במיתתו. השנייה היא כי בלשון 'האיש קונה' אפשר אולי להבין כי אפילו בעל כורחה של 

האשה היא נקנית, באה המשנה להגיד שהאשה נקנית רק אם היא רוצה, "מדעתה" ואם היא 

 לא רוצה בקידושין, בנישואין, אין היא מקודשת. 

הגיד שהאשה לא באופן כללי המהלך של הגמרא בסוגיה הראשונה של המסכת הוא ל

 פאסיבית, ויתרה מכך היא מרכז הקידושין )והנישואין(. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  50 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ראיתי לנכון לשאול שאלה בסיסית יותר, מדוע בכלל האישה צריכה שיקנו אותה? הרי 

האשה נקראת אשה משום ש"מאיש לוקחה זאת" וידוע שהאיש והאשה נבראו תחילה 

מהאיש ובורא את האשה, הוא  מחוברים ונעשה ניתוק בשלב מסוים הקבה לוקח צלע )צד(

מפריד אותם. לכאורה האשה היא של האיש לכתחילה, היא נלקחה ממנו, מדוע הוא צריך 

 לקנות אותה חזרה?!

תחילה נראה לי שצריך להסביר את המונח קניין. הגמרא מסבירה שקידוש אשה פירושו 

צם את הרצון שהאיש הקונה אוסר את האשה הנקנית לשאר האנשים כהקדש. האיש קונה בע

של האשה, את הרצון שלה להמשיך את חייה, את הרצון לחיות עם המקדש את שאר חייה. 

 את הרצון להיות מיוחדת לו בלבד.

ונראה לי יותר בעומק שהקניין יוצר דבר עמוק יותר. הקניין באשר הוא יוצר קשר עם הדבר 

ין של האשה הוא מקרה הנקנה, בין אם זה חפץ או מטרה מסוימת ובפרט אם זו אשה. הקני

האשה היא גם המוכרת וגם הקניין.  –פרטי של קניין כללי. בקניין האישה נוצר מצב מעניין 

הרצון הוא הדבר הנקנה והאשה מוכרת את הרצון, מהסיבה הפשוטה שהוא הרצון שלה. ר' 

צדוק אומר שהדברים שהאדם קונה נקשרים לו בנשמה, הם נהיים חלק ממנו. דבר המחזק 

יותר את קניין האשה, משום שהרי ידוע שבקידושין ויותר בנישואין נוצר קשר נשמתי  עוד

 בין האיש לאשה. 

אם כך, אם הקידוש הוא יצירת קשר מדוע הגדרת הגמרא היא שקניין אישה הוא אסירתה 

 על כל העולם?

 וזוהי שאלת התוספות, למה לא אומרת הגמרא שקידוש זה לשון "להיות לי מקודשת לעולם

ובשבילי... מקודשת לי ומיוחדת לי ומזומנת לי"? עונים התוספות כי פשט לשון קידושין 

... אלא שבקניין האשה יש מדרגה נוספת שהיא אסורה לשאר 'הוא להיות מקודשת לעולם וכו

 העולם במהות, בניגוד לקניין של חפצים וכדו' משום שקניין האישה הוא יותר בפנימיות. 

שמאז קריעת ים סוף הקבה מזווג זיווגים. כלומר הקשר בין איש לאשה  ועוד אנחנו יודעים

 .56הוא קדמון, הקב"ה יוצר אותו

                                                           
בד את הזיווג שלו. אך במידה והאיש איבד את זיווגו מזווגים לו זיווג חדש, יש לו קשר אמנם גם ידוע שאדם יכול לא 56

 עם האשה קודם לפעמים )ואולי לרוב אפילו( שהוא פגש אותה. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  79 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 כלומר מה עניין הקניין אם היא "מיוחסת" לו כבר.

ונראה לי שהתשובה שרויה במחלוקת קדומה של ר' זושא ור' אלימלך. אחד אמר כי העיקר 

ותו יבין אח"כ גדולת הבורא ברוך הוא הוא שיהיה האדם קודם שפל רוח עד שמגודל שפל

 .57והשני אמר להפך שקודם יסתכל בגדולת הבורא ברוך הוא ומתוך זה יבוא להכרת שפלותו

ושורש מחלוקת ר' זושא ור' אלימלך הוא במחלוקת הלל ושמאי. נחלקו הלל ושמאי מה נברא 

הארץ נבראה תחילה השמים או ארץ, שמאי אומר כי השמים נבראו תחילה והלל אומר כי 

עניין המחלוקת הוא מה חשוב יותר בעבודתו של יהודי, האם העיקר הוא עבודת  58תחילה.

לימוד תורה. או שמא העיקר הוא עבודת "אדמה", מצוות -"השמים" עבודה שמימית, תפילה

 התלויות בארץ יותר קשורות בעולם.

עלה למטה או להפך, בעצם המחלוקת היא כיצד יש לעבוד כיצד יש להסתכל על העולם, מלמ

 מלמטה למעלה. 

ונחלקתי בזה עם בר הפלוגתא שלי, מדוע יש צורך בקניין "חוזר" של האישה אף על פי 

שהיא שלו לכתחילה. הוא טוען כי דבר הוא קדוש רק לאחר שהבדלת אותו, לאחר שנעשה 

אסור לכל העולם אז נעשה הדבר קדוש. טענת הבר פלוגתא הייתה כי באמת ישנו קשר 

גבוהה וראשוני בין האיש לאישה אך כל התקדמות בקשר, כל העמקה בקשר היא בגדר קניין 

 חדש בקשר, קונים את הרבדים העמוקים, קונים את התחזקות הקשר.

אני טוען כי דבר הוא קדוש ומתוך כך שהדבר קדוש הוא בהכרח מובדל, בגלל שהוא קדוש 

קשר הוא נוצר על כל העומק האפשרי  הוא מובדל משאר העולם. אני טוען כי כאשר נוצר

שבו, כלומר מתחילת הקשר הרבדים הכי עמוקים בקשר נמצאים, הם עדיין בגדר פוטנציאל 

אך הם נמצאים שם כל הזמן ואין צורך "לקנות" את הרבדים משום שהם שם מההתחלה, 

 אלא יש רק לגלותם.

                                                           
ושאלו את הרב המגיד שיכריע ביניהם ואמר שאלו ואלו דברי אלוקים חיים אך שחושב שקודם השפלות היא מדרגה  57

 גדולה מחברתה. 
 ות שלום אומר כי ראשי תיבות "נעשה" הם נועץ בהלל שמאי. הנתיב 58



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  72 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

הקניין הוא הוצאת הקשר אם כך קשה עליי מה עניין הקניין בגמרא?! נראה לי להסביר ש

. לדעת הבר 59העמוק והרוחני לפועל, הגשמתו במעשה רק לאחר גילוי הרבדים העמוקים

 פלוגתא שלי עניין הקניין בגמרא הוא לא קשה. 

 וראיתי לנכון לקשר מקצת המחלוקת בסוגיה. 

עניין הקניין נלמד מהפסוקים של קניית אברהם את שדה עפרון, קנייה שהכסף שעבר בה 

יה סימבולי בלבד, ממש כמו שהמשנה אומרת שאשה נקנית בדינר או בשווה דינר או ה

, הרי ברור לכל שאשה שווה הרבה יותר מפרוטה ודינר, אלא 60בפרוטה או שווה פרוטה

 הכסף הוא סימבולי בלבד וברור שיש קשר עמוק בהרבה מעניין הכסף גרידא. 

וגיה בשאלה מדוע לא נקטה המשנה וראיתי ששורש המחלוקת בין שמים לארץ מתבטא בס

לשון האיש קונה. תשובה אחת אומרת כי האשה "משתחררת" במיתת הבעל )אחת משתי 

דרכים( ומיתת הבעל לא תלויה בבעל אלא בשמים בלבד. כלומר השמים "שולטים" 

בעניינים. והתשובה השנייה של הגמרא לשאלה היא משום שאם הייתה המשנה אומרת האיש 

פשר להבין שהאיש יכול לקנות אשה בעל כורחה והדין הוא שרק אם האשה קונה היה א

 רוצה היא נקנית, אם לא היא לא נקנית. כלומר "השליטה" באה מלמטה, מהאשה. 

דיוק נוסף שראיתי בעניין זה שהתשובה הראשונה מתבססת על "שחרור" האשה, מהלך של 

מוריד שפע לעולם, ו"משחרר"  הורדה, נפילה, אולי הדבר דומה במקצת לעניין שהקב"ה

מאיתו ית' אלינו. ואילו התשובה השנייה מתבססת על שלב הקניין, שלב החיבור, שלב 

 העלייה, כדרך שאנו, האנשים עולם ומתדבקים בבורא ב"ה. 

 ובכל זאת זו "אי בעית אימא" כלומר תשובות משלימות.

יהם נבראו יחד, כלומר שני במחלוקת שמאי והלל על שמים וארץ בא ר' שמעון ואמר כי שנ

 העניינים הללו בעבודת ה' חשובים באותה מידה. 

 וגם הרב המגיד הכריע שאלו אלו דברי אלוקים חיים. 

                                                           
וידוע כי ככל שדבר יותר גבוה כך הוא יכול לרדת יותר "נמוך". כלומר הרובד בקשר של קידושין הוא כ"כ גבוה  59

שאפשר להוריד את הרוחניות שבקשר אל תוך עולם המעשה )בניגוד לקשרים אחרים או קשרם "רדודים" יותר אשר 
 כרח נכנסים לעולם המעשה אלא נשארים בעולם הרוח גרידא.(לא בה

בנוסף מצאתי כי הגימטריא של פרוטה הוא ארץ, כדעת הלל. וגימטריא דינר הוא סדר, כדעת שמאי שצריך לעבוד  60
 כסדר, כסדר השתלשלות האור אלינו. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  72 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ובאמת ענינו לשתי השיטות מדוע יש לקנות "שוב" את האשה. 

שיטה אחת נובעת מגישה אובייקטיבית יותר, כי העולם נברא וכל סדר השתלשלות האור 

 מלמעלה למטה, ויש לעבוד "כטבע" הדברים, להידמות לבורא ב"ה.  האלוקי היא

שיטה שנייה נובעת מגישה סובייקטיבית יותר כי אמנם העולם נברא מלמעלה למטה אך אנו 

 נמצאים למטה ואנו צריכים לעלות מעלה, ויש לעבוד ממקומנו אנו, להתדבק בבורא ב"ה.

 ה למעלה היא מעלה גבוהה יותר.ובאמת אמר הרב המגיד כי המעלה של לעבוד מלמט

ולכן לעניות דעתי יש לעבוד באמת מלמטה מעלה אך אף על פי כן רואה אני את הדברים 

 בקניין אישה ובכלל בקשר של האדם עם הקב"ה או בכלל של האדם עם שאר העולם כדרכי.

 שנזכה להתחבר באמת, לעולם, אלינו, להקב"ה.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  73 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

  ןקידושי לקניין רגיל קניין בין מה
 זמרת יונתן

 

נקנית בכסף, בשטר, …"האשה נקנית בשלש דרכים, וקונה את עצמה בשתי דרכים

ושאין להם אחריות, אין  …ובביאה... נכסים שיש להם אחריות, נקנין בכסף ובשטר ובחזקה

 ".נקנין אלא במשיכה

ושין ניתן להבין שקידושין הינם קניין בפשט, לפחות הקיד ,נקניתכבר במשנה, בלשון האשה 

עצמם הינם מעשה קניין, ניתן לראות מהשוואה בין שתי המשניות, שאשה נדונה בהשוואה 

לעשות השוואה בדרכי הקנין וולאו מטלטלין,  קרקעות וכו', – לנכסים שיש להם אחריות

 – שטר וכסף, וגם לביאה ולחזקה יש מכנה משותף – ע"י ההבחנה במשותף בדרכי הקניין

 ".הוכחת הקניין וה"בעלות

 קידושין?-מהשוואה זו עולה השאלה, במה נעוץ ההבדל המהותי בין קניין פשוט לקניין אישה

ניתן  ".מקדשהאיש " – כבר מהשלב הראשון בגמרא בו דנים על לשון המשנה בפרק שני

שע"י קניין זה תהיה  – להבין שיש בקניין אשה מעבר למעשה קניין פשוט, כפירוש תוספות

 י.כהקדש לכולם חוץ ממנ

 אך האם בכך נעוץ כל ההבדל? הלא ניתן לומר שיש איסור בהרבה קניינים על אחר לגעת,

 האם הקידוש הוא רק איסור? ואין בכך משום הקדש??

אומר שאין מעשה קניין בקידושין שתירוץ ראשון ניתן לראות בדברי ה"שם משמואל", 

חר הקניין שום הכרת תודה, , בניגוד לקניין שבו כל צד אינו מרגיש לאולדעת כפשוטו כלל!

כדי לחבר אותם בממד מעבר לקונה ומוכר, בקידושין, כל אחד משלוש דרכי כזה אין בקניין ו

הקניין בא כמתנה, ומתנה זאת יוצרת הכרת תודה בין מקבל המתנה לנותן, ונוצר קשר, קשר 

ניין עם אין כאן מוכר וקונה בניגוד לסברה הפשוטה בה האיש עושה ק .של קדושה וחיבור

 אשתו.

הקניין הזה אינו נברא  ,לדעת המאירי .המאירי בפתיחה למסכת נותן תירוץ שונה לגמרי

אלא נוסד אך ורק כדי שלא ליצור  בבריאת העולם, הוא לא תכלית ולא ייעוד של העולם,

שבתחילה היה רואה איש אישה , מצב של סכסוכים, כמו שהובא בפירוש המשניות לרמב"ם

ולכן  ,קניין נוצר כדי למנוע מריבותה .ם היו רוצים היה לוקחה ובועלהבשוק ואם שניה



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  72 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

במעשה הקניין עדיין לא נגמרו הקידושין עצמם ואין הם עדיין  ;קידושיןגמר בקניין זה אין 

ולכן קניין זה הינו קניין שאינו גמור בניגוד  נשואים, ולא זוכה הבעל במלאכת אשתו וכו',

 כירה עצמו נגמר הקניין והבעלות עוברת.לקניין פשוט שלאחר מעשה המ

 תירוץ נוסף אפשר להבין מהגמרא עצמה:

מאי שנא הכא דתני "האשה נקנית" ומ"ש התם דתני "האיש מקדש"? משום  –"האשה נקנית 

דקא בעי למתני כסף, וכסף מנא לן? גמר "קיחה" "קיחה" משדה עפרון. כתיב הכא: "כי יקח 

. )בראשית כג יג( ב התם: "נתתי כסף השדה קח ממני"וכתי )דברים כב יג(, איש אשה"

 ".וקיחה איקרי קניין

מקניין אברהם מעפרון את מערת  מ"קיחה קיחה", בגמרא לומדים מעשה קניין אשה בכסף

 המכפלה כאחוזת קבר לאשתו שרה.

וכי אם למדו כאן שקיחת אשה זה קידושין פשוט, אז למה בכלל ; קשה לומר ככה כפשוטו

 ן ללמוד מקניין קרקעות על קניין אשה?תחילת פרק שני "האיש מקדש"? כיצד נישיאמרו בת

אברהם אבינו אינו לוקח שדה זה  – אפשר להבין לימוד זה אם מסתכלים על מטרת הקיחה

הוא קונה אחוזת קבר לאשתו! ע"י שאברהם לוקח שדה זה הוא מקיים  כמעשה קניין פשוט,

יל בו לאחר גמר הקניין החפץ נתון לטוב ולרע למרות בניגוד לקניין רג. את קידושיו לשרה

 .אחריותכאן יש למקדש  הבעלים החדשים,

אחד מהתירוצים בעקבות הגמרא להבדל בין לשון קניין ללשון קידושין ולמה נאמר זה בפרק 

שואל 'מי השילוח' . הינו שכאן זהו לישנא דרבנן וכאן לישנא דאורייתא ראשון וזה בפרק שני,

הלא שניהם מתכוונים ? בתוכן בין שני הלשונות, וכי מה הבדל יש במשמעות – על כך

 למעשה הקידושין!?

ע"י זה שעושה האיש קידושין הוא  מתקדש! – האיש מקדש משמעו – ומתרץ מי השילוח

יש  האיש אינו נמצא כצד פסיבי בעסקה, כמו במעשה אברהם ומערת המכפלה,. מקדש עצמו

אין זה כמו קרקע בה אין לאיש שום . פי אשתו ומכאן גם אחריותלו מחויבות והכרת תודה כל

ב לאשה רבות הן מעצם הקידושין עצמם והן מעצם יאלא האיש חי אחריות כלפי הקרקע,

אבל  כשזה נוגע לאשה יש פה מעשה קניין,; כאן לשון קונה הלכן שנ. הכרת התודה עליהם

 ולא האיש קונה. ולכן נאמר האיש מקדש  ,לאיש יש פה קידוש עצמו ממש



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  71 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ולקחתם – יקח כי 
 אברהמי חזקי

 

 בירור הדינים הנלמדים מהפסוק: -חלק א'

מהפסוק הזה לומדת הגמרא המון בסוגיות שלנו. כעת נעבור על כל  – "כי יקח איש אשה"

 הלימודים מהפסוק הזה בלימוד סוגיות העיון שלנו:

האשה בכסף, היא מביאה את הפסוק כבר בהתחלה, בדף ב., כשלומדת הגמרא על מקור קניין 

"כי יקח" ואת הפסוק "נתתי כסף השדה קח ממני" האמור בעפרון, ולומדת משניהם גזירה 

קיחה קיחה. בשלב הביניים הזה מוכח שיש קיחה בהקשר של שדה, אך מאין לנו  -שווה

 שהיא קניין? לשם כך מביאה הגמרא שני פסוקים נוספים המראים זאת.

 דבר הראשון שאנו לומדים מהפסוק הזה הוא האפשרות לקנות אשה בכסף.נראה, אפוא, שה

בהמשך, רוצה הגמרא לדייק שדרך היא לשון קניין אשה, ומביאה את רבי שמעון שמפרש 

את הפסוק הזה על משל שהוא מביא. ע"פ המשל, כמו שבעל האבידה מחפש את אבידתו, 

תלקח" )ובגירסאות אחרות "כי  כך הבעל מחפש את אשתו. משמעות "כי יקח", ולא "כי

תקח"( היא שהפעולה של הבעל היא פעולה אקטיבית, ולא פעולה פסיבית. האיש מבצע את 

 הפעולה, את החיפוש.

 הדבר השני הנלמד מהפסוק, הוא האקטיביות של האיש.

דיני קידושין שונים. רש"י מפרש את מקור הדינים על פי  2בדף ה. מופיעה ברייתא עם 

 :הפסוק הזה

לא קידושין, כי צריך שהקיחה )משמע מרש"י שזו האמירה(, תהיה  -. נתן הוא ואמרה היא2

 של האיש.

 לא קידושין, כי צריך לקחת אותה, ולא לקחת את עצמו לה.  -. אמר "הריני אישך"2

 הובא הפסוק לפרשנות.  -בשני המקרים



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  75 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ב "כי יקח" ולא "כי בדין הראשון, אין קידושין כאשר נתן הוא ואמרה היא, משום שכתו

תקח", ובמקרה הזה האשה היא הלוקחת. מהדין הזה לומדים, אם כן, על חובת הגבר לקחת, 

 כאשר הלקיחה מתבטאת באמירה ובנתינה גם יחד.

בדין השני, אין קידושין משום שכתוב כי "יקח איש אשה", ולא "כי יקח איש" בלבד. מכאן 

של עצמו. לכן, אם נקט בלשון הקידושין מילים שצריך לקחת את אשתו, ולא לגרום ללקיחה 

 המבטאות את לקיחת עצמו, אלו לא קידושין, עד שיקח אשה. 

האשה נקנית בכסף. דין זה נראה  – נראה כי בהתחלה, לומדים מהפסוק פרט מאוד טכני

לאנשים שאינם עוסקים בסוגיה כתמוה, ואולי אפילו מזלזל. האם האשה לא נקנית באמצעים 

וייחודיים יותר? האם כל עצם ומהות קניינה מתחיל ונגמר בכסף? זהו הדין הנלמד  מהותיים

 מפסוק המדבר על קידושין בתורה?

לומדת מהפסוק, ומסבירה לנו שיש כאן עניין הלשם כך מובאת הברייתא של רבי שמעון, 

עמוק ומהותי בהרבה. האשה היא האבידה. אחריה מחזרים, והיא המשפיעה בסופו של דבר 

קידושיו קידושין, אך אם האשה לא  – על כל עניין הקידושין. אם האיש קידש בכפייה

. האשה היא האבידה, הדבר אותו מחפשים, וכל הקניין המדובר 61אין זה קידושין – הסכימה

בכסף הוא רק כדי "לקנות" את רצונה, שתסכים להיות לחזור אל בעליה. אך עדיין, האם 

התבטא בדרכים אחרות, שהן לא שתיקה?! הרי הגבר הוא זה הרצון של האשה אינו יכול ל

 הפועל, המדבר, ואילו הסכמתה של האשה היא בשתיקתה בלבד!

לכן מובא הדין של "נתן הוא ואמרה היא", שאף הוא נלמד מהפסוק. הדין בא להשמיע לנו 

שהשתיקה היא היא הדרך להביע את הסכמתה של האשה. הלקיחה של הגבר כוללת גם את 

נתינה וגם את האמירה. הוא הפועל את כל הפעולות, המחפש את האבידה, ואילו האבידה ה

מסכימה לחזור אל בעליה בשתיקה, בלי שום פעולה של טירחה מצידה. הדיבור והמעשה 

שמבצע האיש הם בקשת ההסכמה, שכן רק על ידי מחשבה, דיבור ומעשה, ניתן לקנות את 

תן לקנייה סתם כך. האיש מבצע את הפעולות רצונה של האשה, משום שרצון לא ני

ההכרחיות, וממילא כבר לא נותר לאשה למלא שום פעולה על מנת להתקדש, מלבד נתינת 

                                                           
 ראו ברמב"ם הלכות אישות פרק ד' הל' א.  61



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  77 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

רצונה. אם כך, האיש הוא המרכזי כאן, ולא האשה!! אמנם נכון שרצונה נקנה, אבל היא לא 

 המרכז כאן, שכן האיש הוא מבצע כל הפעולות!!!

האשה היא  – "כי יקח איש אשה" – הדבר האחרון שנלמד מהפסוקוזהו הרעיון הסופי, 

המרכז, ולא ניתן לקדש אותה כאשר המרכז הוא האיש. אין כל משמעות לביצוע פעולות 

האיש אם האשה איננה המרכז, וכן אין כל משמעות למרכזיות האשה מבלי שהגבר יעניק 

הפתיחה, שבה האשה היא  לה את המרכזיות הזו. כך מתקשר הפסוק "כי יקח" לסוגיית

 הנקנית, ובכל זאת היא הנושא, העניין שעליו מדברים ובו עוסקים, ורצונה הוא הקובע. 

 על איזה פסוק מדובר? ומהו הקשרו? – 9 חלק ב'

לאחר שראינו את מהלך הלימודים מהפסוק, ננסה ללמוד את המשך הפסוק ואת ההקשר. 

כי יקח איש אשה": מאיזה פסוק לומדים את אלא, שישנם שני פסוקים המתחילים במילים "

 הלימודים הללו?

 דברים כ"ב פס' י"ג: "כי יקח איש אשה ובא אליה ושנאה" .2

דברים כ"ד פס' א': "כי יקח איש אשה ובעלה והיה אם לא תמצא חן בעיניו כי מצא  .2

 בה ערות דבר וכתב לה ספר כריתת ונתן בידה ושלחה מביתו"

"כי יקח איש אשה  -יל כך, אלא שהוא מדבר על מקרה ספציפייש עוד פסוק המתח .3)

 חדשה"(

קצת בהפתעה, שני הפסוקים שמנוסחם אנו לומדים על קידושין, מדברים על חוסר התאמה 

ורצון לגרש את האשה. הפסוק הראשון מדבר על אדם הממציא עלילה על אשתו, וזאת כדי 

 פי התורה את אשתו.  להיפטר ממנה. הפסוק השני מדבר על אדם המגרש על

 מאיזה פסוק אנו לומדים את כל הלימודים שלעיל? ומה המשמעות של הפסוק?

 כדי לברר זאת, נדייק את הדינים השונים הנלמדים משני הפסוקים:

הדין כאן הוא באדם שהתחתן, ושנא את אשתו. כדי להיפטר ממנה, הוא ממציא  .2

הדין מובא לבית הדין. כאשר מתגלה כי עלילה, הקשורה באמינותה ובטהרתה של אשתו, ו

 מדובר בשקר, האיש מתחייב קנס של מאה כסף לאבי הנערה, והוא לא יכול לשלחה כל ימיו.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  76 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כאן, הדין הוא באדם שאשתו אינה מוצאת חן בעיניו, וכדי לשלח אותה הוא כותב  .2

 גט. האשה יוצאת מביתו ומותרת להתחתן עם אחר. – לה ספר כריתות

ותי ביניהם הוא הדין. כוונת שניהם הייתה לשלח את האשה, אך מי שהלך בדרך ההבדל המה

קיבל בדיוק את הדבר ההפוך, והוא לא יוכל לשלחה כל ימיו. לעומת זאת, מי שנתן  – השקר

לה את הגט לפי דיני התורה, מקבל את בקשתו. ניתן לעמוד על כמה הבדלים נוספים: שנאת 

 ביאה לעומת בעלות.נשיאת חן, ו-האשה בהשוואה לאי

מקיש הוויה ליציאה". מה להלן גירושין כשרים, אף כאן קידושין כשרים,  – "ויצאה והייתה

 ומה להלן גירושין פסולים, אף כאן קידושין פסולים.

"כי יקח איש אשה ובא אליה ושנאה": כאשר אדם לוקח את אשתו, אף על פי שהוא לקח 

פי כל הדיוקים הנלמדים מהפסוק )כמובא לעיל אותה כבעל אבידה המחזר אחר אבידתו, ל

הוא צריך להמשיך את הנישואין בכדי שגם לאחר הביאה אל אשתו, גם בהמשך  בחלק א'(

הנישואים, לאחר כל ההתרגשות והאהבה של החתונה, גם כשהולכים לקנות אוכל, ולהביא 

יתן לדייק את גם אז "ותהי לו לאשה ויאהבה")בראשית, כ"ה ס"ז(. נ – את הילדים מהגן

א לשון של ילשון "ובא אליה" על פי הפסוק "ואל יבוא בכל עת אל הקודש". לשון ביאה ה

"לא בכל עת". יש זמנים שבהם ישנה אהבה ברורה, ויש זמנים שהיא חסרה. כי יש פעמים 

שבהם אהרון בא אל הקודש, והכול קדוש וטהור ושלם ומזוקק, )ויש התוועדות, וניגונים, 

שמחה(, ויום לאחר מכן חוזרים אל השגרה, אל חוסר הקודש. וזה קושי גדול מאוד ושירים, ו

לעזוב את הקודש, לשחרר את הנשמה היתירה של שבת, ולעבור לימי החול הפשוטים 

והיומיומיים. כאן קשה כבר לאהוב. )כאן קשה להניח תפילין בבוקר, אחרי לילה של 

שר חוזרים מהקודש, לא מפסיקים לעשות את התוועדות(. זהו הקושי הגדול באמת, שגם כא

 הדברים שאפשר גם בימות החול.  

לעומת זאת, כאשר "כי יקח איש אשה ובעלה, והיה אם לא תמצא חן בעיניו" גם הוא מקיים 

את כל הלימודים והדיוקים שדייקנו לעיל. אלא שלשון בעלות היא לעולם, גם כאשר ישנם 

)ישעיהו דויק מהפסוק "כי בעליך עשיך ה' צבאות שמו" קשיים וגם כאשר הכול פשוט. וזה מ

ופירש הרד"ק )שם, ד"ה כי כאשה(: "כי בעלך חי וקיים לעולם". לכן, בעצם הבעלות נד, ה( 

של האדם, הוא ממשיך את הקשר תמיד, במאמץ, בהשתדלות, אבל תמיד. וקורה לפעמים 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  70 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כי כאשר הוא רואה  – שנאהשיש חוסר התאמה, אבל גם אז יש "אי נשיאת חן" ולא חלילה 

את האשה, היא לא תמצא חן בעיניו, אבל הוא לפחות לא ישנאה. )ולכן אסור לקדש את 

האשה עד שיראנה(. לכן, בבעלות שהיא התקשרות עולמית, יש פתרון אידיאלי לבעיית 

חוסר ההתאמה. ההבדל בין "ובא אליה" לבין "ובעלה" הוא שבביאה יש רק ביאה, וכאשר 

 נכשלים ושונאים, ובבעלות, גם כאשר יש נסיגה, עדיין נשאר קשר. – חזורמנסים ל

וזו הייתה מעלתו של אהרון, שבכל יום מחדש היה מדליק את המנורה כאילו זאת הפעם 

הראשונה, באהבה. כך צריך האדם לאהוב את אשתו. אך, אם האדם מסרב להתנהג באהבה 

הוא לא מצליח  -לה עלילת דברים" ב"שוב" שלו, כאשר הוא נמצא בירידה, אז "ושם

 להתמודד עם העולם, ונופל לשקרים.

 בחינת לקיחה של ישראל ע"י הקב"ה: – 3 חלק ב'

 .הקב"ה נקרא "איש", שנאמר "ה' איש מלחמה"

 .עמ"י נקראו "אשה", שנאמר "כי כאשה עזובה ועצובת רוח קראך ה'"

"ולקחתי אתכם לי לעם והייתי  -הקשר בין עם ישראל, לבין הקב"ה התחיל באופן של לקיחה

לכם לאלקים". אלא, שאנחנו עדיין בבחינה של "ובא אליה". אנחנו עדיין מרגישים ריחוק 

וקירוב מהקב"ה. העולם שלנו בנוי במבנה של עליות וירידות, ובאופן טבעי אנו מתרחקים 

 מהקב"ה ומתקרבים אליו. זוהי תכלית העולם.

נשים. ידוע הפירוש, שנדב ואביהו מתו מעודף חסד ואהבה  לפי המדרש, נדב ואביהו לא נשאו

לקב"ה. הם כל כך רצו להתקרב לקב"ה, ובגלל זה הם לא רצו להיות ולשהות בעולם הזה. 

הם הקריבו אש זרה לפני ה', כי הם לא רצו את כל ההגבלות, את כל הדברים הגשמיים 

ם, כי הגוף הגשמי שלהם לא בעולם הזה, ובדיוק בגלל זה הם נשרפו מבפנים, מעצם נשמת

יכול היה להכיל את כל העוצמה של ההתקרבות שלהם. הם לא התרחקו, כי הם ניסו להגיע 

למצב שבו הקשר שלנו עם הקב"ה הוא בלי חזרה. באותה מידה, הם לא נשאו נשים. הם לא 

רצו להגיע למצב שבו הם מתקרבים, ומתרחקים. מאותה הסיבה הם לא רצו להתקרב לשום 

 ר בעולם הזה, כי הם חייבים לסוג בו אחור. דב



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  69 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

את הקשר הפסול הזה מתאר רבי נתן בליקוטי הלכות, הלכות פריה ורביה, אות ב': "כי הם 

מגודל קדושתם העצומה לא רצו להוריד עצמן לקשר גם עולמות התחתונים, וזה בחינת פגם 

צם לה' יתברך כראוי דלא אינסבו. ורצו לכנס למשכן לפנים אל הקדושה, דהיינו לקשר ע

להם, אבל לא הורידו עצמן לקשר גם התחתונים לה' יתברך... כי כשיש לו אשה, על ידי זה 

 .מקשר גם עולם התחתון לה' יתברך"

רבי נתן מסביר את מעלת האשה בעבודת ה', שדווקא כאשר אדם מחובר לעולם הזה, 

 צל נדב ואביהו.ומתחתן, הוא מקשר את עצמו אל ה' יתברך. זו הייתה הבעיה א

בקשר כזה, שבו יש עליות וירידות, מה שמקדמת ומפתחת את הקשר היא ההתעקשות לעבוד 

את הקב"ה גם במשבר, בצרה, כאשר אנחנו רחוקים ממנו. דווקא ההתעקשות והעשייה הלא 

כל כך מורגשת, שנראית לנו פשוטה, וגרועה, ויומיומית, היא הדבר שמעלה ומרומם את 

ת טובה נמדדת בתפילת שחרית שלאחריה, כמו שמתאר ניגון חב"ד: כאיל הקשר. התוועדו

והיו לטוטפות בין עיניך. הכוונה היא שכמו שהכסיפה והגעגוע עכשיו  – תערוג על אפיקי מים

פים ואין לנו כוח. בלי הירידה ועבודת יכך צריכה להיות ההשתדלות כשאנחנו עי – הוא גדול

 – זוהי גם המשמעות של "אסורה על כל העולם כהקדש"ה' בירידה, לא תהיה גם עלייה. 

היא אסורה על כולם, ורק לאחר איסורה היא מותרת לבעליה. קודם כל סור מרע, קודם כל 

מתחילים בירידה, בשפלות, לעבוד את הקב"ה גם כשקשה, גם כשלא מרגישים כלום, ולאחר 

 מכן היא מותרת. לאחר מכן היא מקודשת לבעלה, ומותרת לו.

לעולם יעסוק אדם בתורה  -גמרא, במסכת הוריות דף י' ע"ב: "אמר רב יהודה אמר רבב

 .ומצוות שלא לשמה, שמתוך שלא לשמה בא לשמה"

( 62ועל זה אומר הגר"א: )על הפסוק "אם רעב שונאך האכילהו לחם, ואם צמא השקהו מים"

ם "לרמות" "על מלחמת האדם ביצר הרע, שמפתה את האדם להתבטל מתורה ולכן על האד

, וכך יתרצה ("האכילהו לחם")את היצר ולומר לו שרוצה ללמוד תורה רק כדי להתגאות 

ובסופו של  ("כי גחלים אתה חותה על ראשו")היצר הרע, למרות שגם את זה אינו רוצה 

 ."(ה' ישלם לך"-"ו)דבר כך יזכה האדם להגיע ללימוד לשמה 

                                                           
 . כב-ביאור הגר"א על משלי כה, כא 62



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  62 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

צוות שלא לשמה, דווקא על ידי שיורד הגר"א מסביר שדווקא על ידי שעוסק בתורה ומ

ולומד שלא לשמה, הוא יכול לנצח את היצר הרע שמשכנע אותו לא ללמוד. דווקא על ידי 

 עולים למעלה. – והגילוי בה – הירידה

הבעש"ט, בצוואת הריב"ש אות פ"ו, מדבר על חשיבות התפילה גם כאשר לא נמצאים 

ל בהתלהבות אתפלל, ואם לאו, לא אאנוס במדרגה גבוהה: "לא יאמר אדם כשאוכל להתפל

את עצמי להתפלל. כי אם אדרבה, כמשל המלך כשבא למלחמה משנה את בגדיו, אותם שהם 

קרובים למלכות מכירים את המלך בתנועותיו, ואותם שאין קרובים למלך רואים כשהעם 

ם את משמרים יותר באותו מקום, מסתמא שם המלך. כך הוא כשאינו יכול להתפלל משמרי

המלך שלא לגלות אותו לפניו, ואם כן יחזק את עצמו יותר, כי הלא המלך בכאן ומסתירים 

 ".אותו לפניו

הבעל שם טוב מסביר שלא רק שעלינו להתחזק ולעבוד את ה' גם כשאנחנו לא רואים אותו, 

אנו חייבים לעשות זאת כי הוא שם. דווקא בהסתרה ובחוסר הנראות הוא נמצא. דווקא 

שם הוא נמדד, בתוך המציאות  – דם מתקשה להתפלל, ללמוד, להתחזק בעבודת ה'כאשר א

 של הטבע, בתוך השגרה.

 על הניסים שבטבע, ועל הניסים שמעל הטבע: – 2 חלק ב'

 ניסים: שניוזה עניינו של חנוכה. כי בחנוכה ישנם 

 .ניצחון רבים על מעטים במלחמה )שעליו אומרים על הניסים( .2

 .ימים שמונההשמן שדלק מציאת פך  .2

ויש מי ששואל, איפה היה הנס הגלוי במלחמה?! זהו סיפור על גבורה יהודית, על כוח, על 

 – חוסר ייאוש גם כשהכל בוער מסביב. גם )חלילה וחס ה' יצילנו( כשה' לא עוזר במלחמה

נו" אנו מנצחים. )וכן הגירסאות של חלק משירי חנוכה: "נס לא קרה לנו, פך שמן לא מצא

 "על הניסים ועל הנפלאות אשר חוללו המכבים" ח"ו(.

יותר מזו. כי הניסים הללו הם הניסים העיקריים שעליהם אנו  .ואין שקר בעולם, ואין טעות

מודים בחנוכה, על הניצחון שהיה נראה כדרך הטבע, בתחבולות ובקרבות קשים, אך ברור 

תם. עצם עניין חנוכה הוא ההודאה לנו שהכל מה' יתברך, שעליו סמכו המכבים בעת מלחמ



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  62 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

על הניסים שבתוך הטבע, על פקיחת העיניים כל בוקר, על עבודת ה' שבאמצע "זמן חורף" 

שנראית רגילה ושגרתית ולא שווה, אבל באמת היא העבודה השלמה שמרימה את האדם 

, למעלה. זוהי מידתו של אהרון, שהיה מדליק את המנורה, שוב ושוב. זוהי הארת חנוכה

להדליק בכל יום, ימי חול, את החנוכייה. להוסיף נר, לגלות אור, בתוך כל החושך של 

 השגרה. 

הוא מספר שמבטא את הקודש שמעל הטבע. הקודש שמעל  6ימים.  שמונה חנוכה הוא חג של

הטבע מסתתר בעולמנו בתוך הטבע. קריעת ים סוף הייתה נס גלוי וברור, ולכן היא קודש 

קודש שמעל הטבע אי אפשר בכלל להכניס אל תוך הטבע, אלא הוא שבטבע. אבל את ה

מסתתר בתוך הניסים של הטבע, של המציאות, של היומיום. ולראות את הניסים הללו בכל 

יום זהו גילוי הקודש שמעל הטבע, זוהי המציאות של בעלות. ככה הקב"ה הוא אלוקינו. 

 כאשר אנחנו מגלים אותו בנרות בתוך כל החשיכה.  

אולם, כל זה, כל מצב הירידות והעליות, הוא רק כרגע. "והיה ביום ההוא נאם ה' תקראי 

לעתיד לבוא, לא תהיינה עוד ירידות, אלא רק נעלה כל  – אישי ולא תקראי לי עוד בעלי"

הזמן. נפסיק להיות עם הקב"ה בצורה של בעלות, כאשר יש עליות וירידות, אלא נהיה 

 א תהיינה יותר ירידות, אלא רק עליות.כאשר ל – בצורה של אישות

זו המהות של הנס השני, הנס שהיה בגילוי, הנס שהוסיף והלך, ולא פחת. בניגוד למלחמות 

שבהן היו גם הפסדים, הנס הזה רק התגבר ועלה. מילוי פך השמן זו הגאולה, זוהי הביאה 

 אל הקודש תמיד, בלי להפסיק. זוהי הליכה בלי לחזור אחורה.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  63 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 שביניהם ומה, בתפילה כוונה, בקידושין נהכוו
 זמרת יונתן

 
יפח באפיו נשמת חיים ויהי האדם לנפש חיה" מתרגם ועל הפסוק " 63בחומש בראשית

 והאדם היה לרוח מדברת. – "והות באדם לרוח ממללא" אונקלוס:

האדם אינו מתואר כאיזה מלאך אלוקי, אלא  כבר באחד מתיאוריו הראשונים של האדם,

הדיבור הינו יחודו של האדם וכך כותב גם ריה"ל בספרו . כ"רוח ממללת-64ר אונקלוסכמאמ

ר הֶחָבֵר:  65 -הכוזרי יֵב מִמֶּנוּ תִקוּן "אָמַׁ יִים. וְהִתְחַׁ חַׁ בֵר מִכָל הַׁ מְדַׁ שִכְלִי הִתְיַׁחֵד הַׁ וּבְדִין הָעִנְיָן הַׁ

נְהָגוֹת מְּדִינָה וְהָיוּ הַׁ מָּעוֹן וְהַׁ מִּדוֹת וְהַׁ  וְנִמּוּסִים מִנְהָגִיִים." הַׁ

"תן דעתך שלא תקלקל ותחריב את עולמי" הינו בעל מטרה של  – האדם שלו אמר הקב"ה

יכולת הדיבור הינה מייחדת את  תיקון עולמו והעולם בכלליותו אך ורק מתוקף היותו מדבר,

 האדם משאר עולמו.

 דנה במקרה שאמרה היא ונתן הוא: 66הגמרא במסכת קידושין 

כיצד בכסף? נתן לה כסף או שוה כסף ואמר לה "הרי את מקודשת לי", : נו רבנן"ת

הרי זו מקודשת. אבל היא שנתנה  –"הרי את מאורסת לי", "הרי את לי לאינתו" 

אינה  –ואמרה היא "הריני מקודשת לך", "הריני מאורסת לך" "הריני לך לאינתו" 

הוא, הא נתן הוא ואמרה היא מקודשת. מתקיף לה רב פפא, טעמא דנתן הוא ואמר 

לא הוו קידושין,  –אינה מקודשת. אימא סיפא אבל היא שנתנה לו ואמרה היא  –

הוו קידושין!? רישא דוקא,  – נתן הוא ואמרה היאטעמא דנתנה היא ואמרה היא, הא 

סיפא כדי נסבה. ותני סיפא מילתא דסתרא לה לרישא?! אלא הכי קאמר נתן הוא 

נעשה כמי שנתנה היא  –דהוו קידושין; נתן הוא ואמרה היא פשיטא  – ואמר הוא

מקודשת. נתנה  –ואמרה היא ולא הוו קידושין. ואי בעית אימא: נתן הוא ואמר הוא 

                                                           
 ב, ז. 63
 שם. 64
 מאמר ראשון, לה. 65
 ה: 66



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  62 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ספיקא היא, וחיישינן  –אינה מקודשת. נתן הוא ואמרה היא  –היא ואמרה היא 

 "מדרבנן:

 .הוא ואמרה היא י דעות בנוגע לפסיקת הלכה לנתןתלמסקנת הגמרא מובאות ש

ספיקא וחיישינן  לא מקודשת שהיא כנתנה היא ולפי האיבעית אימא -לדעה הראשונה

ההווה  מכיוון שבמקרה זה ישנו שווה פרוטה לאשה ומדובר במקרה בו יש עדים,. מדרבנן

י הנחות בסיסיות תאמינא הבסיסית לכך שהקידושין אינם קידושין במקרה זה הינו מתוך ש

 אפשריות:

 .שמא לא התכוון לקדשה בדבר שנתן ולכן לא מקודשת בכך -מרה היאא( א

)שיטת תוס'  כי תיקח אשה איש שמא ע"י כך נראה שהיא המקדשת ומתקיים כאן כעין ב(

 .רש"י(ור"י הזקן 

מקרה הביניים בין ספק הקידושין של נתן והוא אמרה היא ובין נתן הוא ואמר הוא  בכל מצב,

 .של "היה מדבר עמה על עסקי קידושיה" שהן הקידושין הינו במקרה

רש"י סובר שדיבור בעסקי קידושיה הינו דיבור בעלמא  ,67ישנה מחלוקת בין רש"י והמאירי

אבל  ,מה שווי השדות של הבעל וכו' כמה נדוניה יש לך, -נים הקשורים לקידושיהיעל עני

ושין היה נחשב שאילו היה כאן ממש קיד -לפי המאירי זהו דיבור ממש על קידושיה לו

 .כדיבור ממש

אם כשדיבר על עסקי  ניתן להעמיד את המחלוקת ביניהם בשאלה האם הכוונה תופסת,

במקרה  – בו נראה שלא ברור לכולי עלמא שיש כאן הצעת קידושין קידושיה כדעת רש"י,

ולכן כוונה  – זה הכוונה שאפשר להבין מדבריו על עסקי קידושין היא שתופסת לקידושין

ואילו לדעת המאירי אין די בכוונה וצריך דיבור גלוי שיהיה לדעת כולי עלמא פשוט  ת,תופס

 שהיה כאן דיבור וגם אם לא אמר זה בפירוש גמור בכל זאת היה כאן מעין דיבור.

 

                                                           
 על הגמרא. 67



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  61 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

"ואי דיהיב לה  68עוד מקרה שאפשר לראות בגמרא בעניין זה הינו בדין שנותן לה בשתיקה

 – י(" ולכן במקרה זה ניתן לראות כשנתן לה בשתיקהושתיק הא נמי )שהלכה כר' יוס

 .שבניגוד למדבר בעסקי קידושיה כאן ברור שיש כוונה מקודשת,

בבירור שתי הסוגיות ניתן לראות שיש מחלוקת עקרונית בגישה לקידושין, האם הכוונה 

 או שמא בלא דיבור אין קידושין. אשההינה מספיקה ע"מ לקדש 

מקודשת, אך הרא"ש מוסיף "ומיירי  – מה על עסקי קידושיהפסק שרק במדבר ע 69הרא"ש

שלא דיבר עמה מתחילה על עסקי קידושיה אבל עם דיבר עמה אפילו נתן בשתיקה מקודשת" 

לדעת הרא"ש שתיקה פחותה מאמירה שלא בעסקי קידושיה מכיוון שהוא מעמיד שתיקה 

הוא ואמרה היא למשל(  מכאן שבמקרה אחר )נתן ,כמקרה בו יש לומר דאפילו שם מקודשת

 אפשר להבין דיש עניין של ספיקא בלא מדבר על עסקי קידושיה.

לדעת הר"ן ישנו  .שם לעומת זאת מפרש את פסיקת ההלכה על הסוגיה בצורה אחרת 70הר"ן

במקרה זה  .)בעניין לשונות רבים לקידושיה( מצב בו האשה אומרת שקבלה לשם קידושין

שמכיוון שיש כוונה יש ספק, ולכן אפשר להבין שלפי דעה  מכאן שיש לומר יש ספק דרבנן,

כי אם הדיבור  ,זו הכוונה הינה עיקר מכיוון שהספק בא ממקום שמא לא התכוונה לחלוטין

 בפשטות שמקודשת! – היה עיקר אז לא היה ספק מכיוון שבדיבור זה אם הבינה מה אמר

גם אם קידש בלא  רשב"א,אין קידושין! לדעת ה – אם נתן ולא פירש 71לדעת הרשב"א

לפרש ואח"כ אמר הרי את מקודשת אינה מקודשת אלא צריך ליטול הכסף ולקדש שוב גם 

 .כשהיא רוצה! לדעת הרשב"א הכוונה אינה העניין אלא מעשה הקידושין

 .ספיקא – אחרת רק כשדיבר על עסקי קידושיה מקודשת, – הרא"ש יש כאן שלוש גישות,

 .ויש לעשות תוך כדי מעשה קניין ם המשמעותי ביותר,הכוונה הינה הגור – הר"ן

 .בלא הבנה ברורה כעין דיבור אין קידושין – הרשב"א

                                                           
 קידושין ו. 68
 שם. 69
 שם. 70
 שם 71



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  65 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

מכאן  יני קידושין אם נתן ולא פירש מקודשת,יפוסק שרק בשעה שעסקו בענ 72הרמב"ם

וכך  אין משנה כוונתו בהכרח של הבעל, שהרמב"ם סובר שעיקר הקידושין הוא בהבנתה,

 .73גם פסק השו"ע

אם אומרים שכיוונו לשם קידושין כשנתן  לדעת הרמ"א,. הרמ"א מגיה ופוסק כר"ן מנגד,

 מקדושת! –בשתיקה 

ניתן לראות כאן מחלוקת פוסקים שחולקת בנושא העקרוני של היחס בין כוונה לדיבור 

הרמ"א סובר שהכוונה היא עיקר המעשה ואילו השו"ע סובר שהעיקר  ומחשבה למעשה.

 ת המעשה.הוא עצם עשיי

ניתן לראות שרוב הפוסקים קבעו על מקרה שלא עסק בדיני קידושיה וקידש דיש ספיקא 

 .מדרבנן

 74:סוגיה נוספת שחולקת בעניין דיבור מעשה היא במסכת ברכות

א"ל רבי ירמיה לרבי זירא ודילמא מעיקרא לא  "אני ראיתי את רבי ינאי דצלי והדר צלי,

 "כיוון דעתיה ולבסוף כיוון דעתיה

ון שלא כיוון ומכיכי אמר רבי ירמיה  ותהו חכמים מדוע, רבי ינאי חזר על תפילתו פעמיים,

 חזר בתפילתו.

 הווי תפילה? – תפילה בלא כוונה -זו עולה השאלה המסוגי

אך במקרה זה אתייחס לתפילה עמידה  זו רחבה מאוד וכוללת בתוכה פירוט גדול, הסוגי

 בלבד.

 ,חייב כוונה בתפילה אך אפשר לפחות לכוון באבות מינו אנושבי הרא"ש על סוגיה זו פסק

אין משמעות למעשה ללא כוונה  לפי הרא"ש במקרה זה אחרת צריך לחזור על תפילתו.

 לפחות סמלית.

                                                           
 ספר נשים הלכות אישות פ"ג ה"ז 72
 אבן העזר כז ג 73
 ל: 74



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  67 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 לוקח את גישת הרא"ש וממשיכה להלכה למעשה כלשון הרמב"ם:75 הרמב"ם

לפיכך  ר ומתפלל בכוונה...ואם התפלל בלא כוונה חוז "תפילה שאינה בכוונה אינה תפילה,

 ".הבא מן הדרך והוא עייף או מיצר אסור לו להתפלל עד שתיישב דעתו

אלא שהדיבור טפל אל הכוונה ואין משמעות לאמירה  במקרה זה לא רק שהכוונה עיקר,

 .לא מצינו כוונה מעכבתכי טוען שאין כך הלכה  76אך ה"לחם משנה" בעלמא ללא כוונה.

שאין אנו  שאומר שמכיוון שבדורנו אנו, עת המהר"ם מרוטנבורג,נפסק להלכה כד 77בטור

. מספיק שנאמר תפילה בלשון תחנונים כדי לצאת ידי חובת תפילה מסוגלים לכוון כראוי,

הבית יוסף בסימן זה  .ואין כוונה מעכבת לדעה זו אפשר לומר שעיקר המעשה הוא הדיבור,

שון תחנונים ויצא ידי חובה אך אינו פוסק אף מביא דעה בה מספיק שיגיד את המילים ללא ל

 .שעיקר הכוונה היא באבות בה צריך לכוון פירושי המילים78 הטור מוסיף כך להלכה.

פסק כטור "שעכשיו אין אנו נזהרין בכל בזה )כוונה בתפילה( מפני שאין אנו 79 השו"ע

שצריך לכוון 80 עיקר העניין הוא הכוונה, וכן פסק כאןמכאן שגם  מכוונים כל כך בתפילה",

מילא לא יתכוון אין סיבה מחולק עליו ואומר שמכיוון ש 81אך הרמ"א באבות אחרת חוזר,

 שיחזור ויתפלל ופטור.

מאיזה צער או כעס או טורח  ולא בשעה שמבטלת כוונתו... "לא יתפלל... 82בשו"ע הרב

ר "לדעת אדמו .ועכשיו אין אנו נזהרין בכל זה מפני שאין אנו מכוונים כ"כ בתפילה" הדרך.

אלא שבמקרים פרטיים אין כוונה  כלליתהזקן, ההיתר של ימינו לא לכוון אינו תקף בצורה 

שאין תוקף להיתר להתפלל לא כוונה  אבל ביומיום ניתן להבין מדבריו ',מעכבת כמו צער וכו

 ופשוט שהכוונה היא עיקר אבל לפעמים אין יכול להסתדר במידה ואינך כועס או מצטער וכו'.

 כך ודי במילים.

                                                           
 הלכות תפילה פ"ד ס' ט"ו 75
 על אותו רמב"ם 76
 טור ,אורח חיים צח 77
 שם,אורח חיים ק"א 78
 שו"ע,אורח חיים צח 79
 שם,אורח חיים קא 80
 ה שםהג 81
 שולחן ערוך הרב אורח חיים צח 82



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  66 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

שוני מהותי, במשמעות הכוונה עצמה וכלפי מי הכוונה ומה  ןאף שיש ביניה סוגיות אלו,

יש הווה אמינא לומר מכיוון  תיהןי סוגיות אלו משיקות גם מכיוון שבשתעניינה, בכל זאת ש

ונה שיכול להיות ואך בשניהם יש שלב של כ או מעשה, ששניהם מורכבות משלב של דיבור

יכולות לצאת מפסיקתם להלכה נפקא מינות ו ,בקידושין לקולא ובתפילה לחומרא ותי,משמע

 .אך כמובן שאין הם פוסקות בהכרח הלכה אחת לשניה מרחיקות לכת,

 את מחלוקות השוע והרמ"א ניתן להעמיד כניגודיות לשיטתיהו:

די בכוונה  –אינה מקודשת כי אין דיבור בפשטות רמ"א  – שו"ע -כוונה לקידושין בשתיקה

 .)יהיב לה ושתיק( ומקודשת

עדיף שיתפלל משהו  – פטור מכוונה -רמ"א ;מכיוון שאין כוונה אין תפילה -שו"ע תפילה:

 .אם לא יכול לכוון

מתוך סוגיית תפילה ניתן ללמוד שיש כאן מחלוקת עקרונית בעצם הרעיון של הכוונה וביצוע 

 י הרמ"א והשו"ע:י גישות עיקריות המובאות בדברתישנם ש מעשים,

אפשר להעמיד כאומרת שעצם קיום המעשה אינו נבחן ע"פ  – גישת השו"ע – גישה ראשונה

אין הכוונה  – ני קידושיהיבמידה וקידש ולא עסק בעני ניסיונו של האדם אלא ע"י יכולתו,

 – הבנה של קניין ברור וחזק בין איש לאשתו. בעניין תפילה – תופסת כי לא קרתה המטרה

 – אפשר להגיד שגישת השו"ע היא שבדיני כוונה נה היא עיקר התפילה ולכן מחייבת,הכוו

הכוונה אינה משמעות, המצווה היא לקיים את הדבר בשלמותו והכוונה היא על מנת לעשות 

המצווה או  םלא שח"ו אין לה משמעות בקיו משלה,את המצווה בשלמות ואין בה עניין 

 .ה במצווה לכוונה והיא חלק מהותי ובלתי נפרד מהמצווהאלא שאין מטר שאינה חלק מהותי,

בגישת הרמ"א מופיע שהכוונה היא חלק מהותי מהציווי עד כדי לומר שכוונה היא  ,מנגד

המצווה היא שהדיבור יראה על כוונה  מספקת מכיוון שמעבר לדיבור עצמו בקידושין,

 משותפת ולכן די שיכוון במידה ומקדש בלא דיבור.

נתן 'כש; כולו המעשהאך איננה  המעשה, עיקרהיא  כוונה -ו עולה מסקנה ברורהמשיטות אל

 פשוט שאף שיש כוונה אין קידושין מכיוון שיש משמעות אמיתית למעשה, 'הוא ואמרה היא

המעשה והכוונה שוכנים זה לצד זה כגורמים שווים בעלי משמעות  אך איננה כל המעשה,



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  60 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

המעשה הינו העיקר מכיוון  – קשרי נישואין כפשוטו – לפעמים כשמדובר בעולמנו אנו. זהה

 ואילו בתפילה המקשרת בין העולמות ושורשה רוחני, שיש לו השלכות לעולם המעשה,

 הכוונה יכולה להיות מעכבת.

 .המסביר גישה זו בעניין התפילה 83לסיום נביא את דברי בעל התניא 

נְשָמָה אֵינָהּ צְרִיכָ  יְנוּ מִשוּם שֶהַׁ קֵן נֶפֶש "והַׁ מְשִיךְ אוֹר, לְתַׁ ק לְהַׁ צְמָהּ בְמִצְווֹת, רַׁ ה תִּקוּן לְעַׁ

פֶה. וְכֵן בְמִצְווֹ חֲמֵשֶת מוֹצָאוֹת הַׁ בֶרֶת בַׁ נֶפֶש מְדַׁ דִבוּר שֶהַׁ ל יְדֵי אוֹתִיוֹת הַׁ גוּף, עַׁ חִיוּנִית וְהַׁ ת הַׁ

נֶפֶש עוֹשָה בִשְאָר אֵבָרֵי הַׁ  עֲשִיוֹת שֶהַׁ  .גוּףמַׁ

ל פִי כֵן אָמְרוּ" ף עַׁ ךְ אַׁ וָּנָה, הֵן כְגוּף בְלאֹ נְשָמָה. פֵרוּש, : אַׁ תְּפִלָּה אוֹ שְאָר בְרָכָה בְלאֹ כַׁ

י וְרוּחַׁ  זֶה, שֶיֵש לָהֶם גוּף וּנְשָמָה, שֶהֵם נֶפֶש כָל חַׁ בְרוּאִים שֶבָעוֹלָם הַׁ כִי כְמוֹ שֶכָל הַׁ

יֶה אֶת כֻׁלָּם, כָל בְשַׁ  ה' מְחַׁ יִים, וַׁ עֲלֵי חַׁ פָיו מִכָל בַׁ יִים בְאַׁ ת כָל אֲשֶר רוּחַׁ חַׁ ר אִיש, וְנִשְמַׁ

אֲפִלּוּ  חָמְרִי, וַׁ גוּף הַׁ ם הַׁ שְפִיע בָהֶם. שֶגַׁ יִן לְיֵש תָּמִיד בְאוֹר וְחִיוּת שֶמַּׁ וֶּה אוֹתָם מֵאַׁ וּמְהַׁ

דוֹמֵם  יִן וְאֶפֶס אֲבָנִים וְעָפָר הַׁ ךְ, שֶלּאֹ יַׁחֲזֹר לִהְיוֹת אַׁ מָּש, יֵש בוֹ אוֹר וְחִיוּת מִמֶּנוּ יִתְבָרַׁ מַׁ

בֵי  .כְשֶהָיָה גוּף, לְגַׁ מֵּאִיר בַׁ ל פִי כֵן אֵין עֵרֶךְ וְדִמְיוֹן כְלָל בֵין בְחִינַׁת אוֹר וְחִיוּת הַׁ ף עַׁ וְאַׁ

מֵּאִיר בַׁ  י.בְחִינַׁת אוֹר וְחִיוּת הַׁ  "נְשָמָה, שֶהִיא נֶפֶש כָל חַׁ

מה זה אומר על  –הרי "תפילה ללא כוונה הינה כגוף בלי נשמה"  – ר הזקן שואל"אדמו

 עולם הגוף, ועולם הרוח – שורשיה בעולם המעשה – היחס לכוונה בתפילה? אלא שהתפילה

 .עולם הנשמה –

אך חסר  וות בעולם המעשה,תפילה ללא כוונה הינה בעלת משמעות הלכתית של קיום המצ

אך  ולכן היא כגוף חלול וחסר נשמה, בה משהו כדי להעלות עוד את הנשמה לעולם הרוח,

  וכאן נכנסת שאלת ההלכה האם כוונה מעכבת או לא. בכל זאת יש גוף,

  .שנזכה

                                                           
 לקוטי אמרים,פרק לח 83



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  09 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 פלוגתא – דרכך בארץ לדעת
 מוכתר יהונתן

 

 !"תני "שלושהמשום דרכים. ניתני "דברים" וני –מ"ט תני "שלוש" 

 הגמרא שואלת מדוע שנו במשנה בשלש דרכים ולא בשלשה דברים?

משום דקבעי למיתני "ביאה" וביאה איקרי דרך, דכתיב "ודרך גבר בעלמה כן דרך אשה "

הא תינח ביאה, כסף ושטר מאי איכא למימר? משום ביאה ותני תרתי (. משלי ל, יח" )מנאפת

 ".אטו חדא, הנך נמי צורך ביאה נינהו

ביאה נקראת דרך, והכסף והשטר  – תשובה אחת שנותנת הגמרא היא שביאה אקרי דרך

"וויתרו" לביאה )הם לא נקראים דרך( משום שתכלית הכסף והשטר, בסופו של דבר היא 

 הביאה.

ואי בעית אימא: הא מני ר' שמעון היא, דתניא: ר"ש אומר מפני מה אמרה תורה "כי יקח "

ולא כתב "כי תלקח אשה לאיש"? מפני שדרכו של איש לחזר (. כדדברים כב, " )אשהאיש 

מי חוזר על  –על אשה ואין דרכה של אשה לחזר על איש, משל לאדם שאבדה לו אבידה 

 ".מי? בעל האבידה מחזר על אבידתו

 אשה)ואין דרכה של  אשהשל איש לחזר אחר  שדרכותשובה שנייה שנותנת הגמרא היא 

 לחזר אחר איש(.

לכת הגמרא לשאול סדרה של שאלות על התשובה השנייה, אם שונים דרך במשנתנו כאן הו

 על סמך התירוץ שדרך הוא מלשון דרך העולם,

בז' דרכים בודקין את הזב" ליתני דברים! התם הא קמ"ל דדרכא דמיכלא יתירא " והא דתנן"

 ".לאותיי לידי זיבה, ודרכה דמישתיא יתירא לאתויי לידי זיבה

 נים דרך ולא דבר? משום שאכילה ושתיה מרובה מביאים לידי זיבה.למה בזב שו

אתרוג שווה לאילן בג' דרכים" ליתני דברים! משום דבעינן מתני סיפא "ולירק " והא דתנן"

 !בדרך אחד". סיפא נמי ניתני דבר



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  02 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

התם הא קמשמע לן דדרכיה דאתרוג כירק: מה ירק דרכו ליגדל על כל מים ובשעת לקיטתו "

 "אף אתרוג דרכו ליגדל על כל מים ובשעת לקיטתו עישורו. עישורו,

למה באתרוג שנו גם כן דרך שישנו דבר! אלא אתרוג דרכו של אתרוג לגדול כירק ועישורו 

 גם כן כירק.

כוי יש בו דרכים שוה לחיה, ויש בו דרכים שוה לבהמה, ויש בו דרכים שוה לחיה  והא דתנן"

לא לחיה ולא לבהמה, ניתני "דברים"! ותו, הא דתנן זו  ולבהמה, ויש בו דרכים שאינו שוה

 "אחת מן הדרכים ששוו גיטי נשים לשחרורי עבדים, ניתני "דברים"!

 ושואלת הגמרא מה עם כוי? אולי גם פה צריך לשנות דבר?

 וגם בגיטי נשים אולי צריך לשנות דבר?

תא תני "דברים". דיקא אלא כל היכא דאיכא פלוגתא תני "דרכים", וכל היכא דליכא פלוג"

 ":נמי דקתני סיפא ר"א אומר אתרוג שוה לאילן לכל דבר. שמע מינה

, ובכל מקום שאין "דרך"אלא מסבירה הגמרא, בכל מקום שיש "פלוגתא" שונים לשון 

 ."דברים""פלוגתא", שונים 

לעניות דעתי התשובה הראשונה שנותנת הגמרא מתמקדת בעיקר במטרה הסופית של 

כסף ושטר מאי איכא למימר? משום ביאה ותני תרתי אטו חדא, הנך ")בביאה(,  הקידושין

כלומר הכסף והשטר, הם גם לצורך ביאה, בסוף המטרה היא הביאה  ".נמי צורך ביאה נינהו

 ולכן נשנית המשנה בלשון דרך בגלל התכלית, בגלל המטרה. 

. אשהאיש לחזר אחר  התשובה השנייה של הגמרא יותר מתעסקת בדרך, דרך העולם, דרך

אלא לחזר, עדיין בתהליך, איך בודקים את הזב, לא מה עושים  אשהלא דרך איש לקדש 

 איתו וכדו'. 

מהם גיטי  ,מהו האתרוג ,הפלוגתא חוזר שלב אחד קודם, מה הוא מהות הדבר, מהו הכוי

 מהו הזב. למה הם דומים, למה הם לא דומים.  ,נשים

תר מאשר ה'דרך העולם' ו'ביאה אקרי דרך'. לפני התהליך הפלוגתא נוגע ברובד עמוק יו

 ולפני התכלית של התהליך, מהו הדבר עצמו. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  02 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 :ישנם שתי שיטות בנוגע לפלוגתא

נקנית  אשה, הבשמונהדרכים ולא  שבערש"י מסביר כי פלוגתא בא למעט משהו, הזב נבדק ב

 .בשלש דרכים ולא בארבע וכדו'

הגיד שמשהו שווה למשהו בזה ובמשהו אחר לזה. כלומר, הריטב"א מסביר כי הפלוגתא בא ל

דומה לירק במשהו ולאילן  – דומה לבהמה במשהו ולחיה במשהו אחר. האתרוג – הכוי

לחלק את הדבר לשני דברים, בניגוד לרש"י  הבמשהו אחר. הריטב"א סובר כי ה'פלוגתא' בא

כוי( הוא אך ורק הדברים למעט לי משהו ושהדבר המדובר )לדוגמא  ההאומר כי פלוגתא בא

 שנאמרו לנו.

רש"י טוען כי שיטת הפלוגתא סותרת את שיטת 'דרך העולם' ובכך מכליל את הפלוגתא על 

 האשה נקנית, הזב, האתרוג, הכוי וגיטי הנשים. -כל הדוגמאות שמביאה הגמרא

וי הריטב"א טוען כי ה'פלוגתא' אינו סותר את דרך העולם והוא מסביר רק את האתרוג הכ

 ואת גיטי הנשים. ושיטת דרך העולם מסבירה את האשה נקנית והזב.

וידוע בפנימיות, כי האיש הוא הקב"ה והאשה היא כנסת ישראל, וקידושי האיש עם האשה 

 רומזים ליחוד וזיווג הקב"ה עם ישראל. 

 "לדעת בארץ דרכיך. לדעת כמו וידע האדם, לשון זיווג. פירש, אנו מתפללים 84אומר המגיד,

להש"י שיזווג עם הארץ. וזהו לדעת בארץ, פירש השכינה, לשון זיווג, דביאה אקרי דרך." 

כלומר שפירוש העניין לדעת בארץ הוא זיווג הקב"ה עם הארץ )עם השכינה(, כלומר 

 .85שהקב"ה מעלה את הארץ אליו

עת ונראה לי, לעניות דעתי להסביר את הפסוק על דרך הפשט, לדעת בארץ דרכך, כלומר לד

 שדרכיך, ה', הם בארץ. כלומר להוריד ה' אל תוך העולם הזה ע"י זה שיודעים )ומתבוננים(

 בדרכי ה' בעולם. 

                                                           
 "מגיד דבריו ליעקב" סימן כד.  84
מדוע דווקא עולה הארץ אליו ית' ולא להפך, משום שע"י הביאה מקדש הקב"ה את הארץ )בשלש דרכים האשה נקנית  85

קידוש, הבדלה כלפי מעלה, וגם את  (, וקידושין פירושו שאסורה על כל העולם כהקדש. הקדש מלשוןביאהבכסף שאר ו
 ההקדש עצמו מעלים, מעלים אותו מדרגת חול לדרגת קודש.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  03 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ;האחד אומר שהקב"ה מעלה את הארץ אליו – רים אחד את השניתלכאורה שני ההסברים סו

 ה' לעולם.  את והשני אומר שאנחנו "מורידים"

 ע"פ הריטב"א אפשר ליישב כך: 

 זהו לשון זיווג, וזוהי תשובת הגמרא הראשונה כי ביאה אקרי דרך.  – לדעת בארץ

זוהי תשובת הגמרא השנייה, דרך העולם )דרך הארץ( כלומר שהדרכים הם  – ובארץ דרכך

 בארץ. 

ותשובת ה'פלוגתא', כפי שהסברנו, אמורה לחזור אל מהות הדבר, אם כך מהו מהות הפסוק 

 ""לדעת בארץ דרכך?

ראה לי להסביר הסבר אחד מיני רבים, כי תכלית הפסוק הוא "בכל גויים לעניות דעתי נ

 ישועתך" כלומר הישועה היא התכלית של "לדעת בארץ דרכיך". 

עתך" ע"י עבודה השווה לזה ושווה לזה. כלומר ואם כך לשיטת הריטב"א, אפשר להגיע ל"יש

קא דרכיך. עם חיבור ע"י התבוננות וידיעה שבארץ דרכך, הש"י נמצא בעולם, ובארץ דוו

להש"י שיזווג  מתפלליםשל לדעת בארץ, זיווג של ה' עם הארץ, כפי שהמגיד אומר: " אנו 

עם הארץ." שהרי עניין זה נתון לבחירתו של הקב"ה בלבד ואנו יכולים להתפלל בלבד, אך 

 זו גם כן עבודה מצדו של האדם, להתפלל. 

 ע"פ רשי ניתן ליישב כך: 

 שון זיווג, וזוהי תשובת הגמרא הראשונה כי ביאה אקרי דרך.זהו ל – לדעת בארץ

 )לרש"י אין את תשובתה השנייה של הגמרא, הוא סובר שה'פלוגתא' דחה אותה.(

 את ההסבר השני של הגמרא. -הפלוגתא בא למעט את "בארץ דרכך"

ואפשר להבין על פי הסבר זה, שכל מה שיש לעשות כדי להגיע ל"ישעותך", כל מה שיש 

עשות בעולם הוא להתפלל שה' ישרה שכינתו בעולם. וידוע שזוהי טעות, שיש תרי"ג ל

 מצוות, ודרכים רבות לעבוד את ה' בעולם, ותפילה היא רק דרך אחת ומצווה אחת. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  02 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ?86ועוד, אם כך הדבר למה אמרה בכלל הגמרא את תשובתה השנייה

אז בהכרח יהיה "בארץ אלא בפסוק "לדעת בארץ דרכך" תחילה יש זיווג ה' עם הארץ ו

יהיה ה' בארץ. כדרך סיבה ותוצאה, סיבה ומסובב. וחלילה לא "נאבד" לנו העניין  ,דרכיך"

של "בארץ דרכיך" ועדיין יש להתבונן ולדעת דרכי ה' בעולם )וכן גם להתפלל על זיווג ה' 

עם הארץ( כדי להגיע ל"ישועתך". ובאמת אנו רואים שזהו סדר הפסוק, תחילה "לדעת 

 בארץ" ואז "בארץ דרכיך" ואז "בכל גויים ישועתך".

 ו"בארץ דרכיך" יראה., ביר שעניין "לדעת בארץ" הוא אהבהוע"פ זה נראה לי להס

: "...וכן האדם, כשיביא עצמו לשורשו, דהיינו לבחינת אי"ן, שמקטין את 87מסביר המגיד

אהבה והיראה וכיוצא עצמו, כמו החכמה שמקטנת את עצמה, ואז יהיה בו השתנות המדות, ה

בו, הכל להש"י לבד. כי כשהמדות דבוקים לדברים גשמיים הם ענפים מפורדים, כי מה 

שאוהב אינו מתיירא ממנו, ומה שמתיירא אין אוהבו. וכאשר הם דבוקים להש"י הם הכל 

באחדות, כנודע שבחינת אי"ן הוא המיחדת הכל. ואי אפשר לבא למדרגות חכמה עד שהוא 

 88"ה, כי אם אין יראה אין חכמה...בבחינת ירא

)ומשתמע מדבריו שהם  ןמצד עצמ ותמופרד ןדות בעולם, בארץ, היהמגיד אומר כי כשהמ

 גם לא דבוקים בהש"י(, "כי כשהמדות דבוקים לדברים גשמיים הם ענפים מפורדים".

אך כשמחברם להקב"ה, ל"דרכיך" כשמתדבק בו ומתבטל אליו, כשעולה לבחינת האין 

הכל ומיוחד להש"י, וזוהי היראה. "וכאשר הם דבוקים להש"י הם הכל באחדות,  מתחבר

. ואי אפשר לבא למדרגות חכמה עד שהוא בבחינת "כנודע שבחינת אי"ן הוא המיחדת הכל

בנוסף ניתן להבין מדבריו כאן שהחכמה, ההתבוננות  .יראה, כי אם אין יראה אין חכמה

 ראה קורות זו בזו "כי אם אין יראה אין חכמה".בדברים מביאה לידי יראה, החכמה והי

כלומר "לדעת בארץ", יש להתבונן בארץ, בעולם ולקשר אותו, את עצמך אל "דרכיך", אל 

 הש"י, וע"י זה מגיע ליראה אמיתית. 

                                                           
נראה קצת כאילו תכלית הסוגיה הזו בגמרא היא להסביר את הפסוק הזה. לא זוהי כוונתי, שאלתי פה היא יותר  86

ושיותיו של הריטב"א עומדות כללית מזה. ועוד קושיות רבות יש, מה עם הסברו של ר"ש? האם גם הוא נפסל? וגם ק
 וכו'.

 "מגיד דבריו ליעקב" סימן קי. 87
המשך דבריו "כי כאשר יהיה לו יראת הבורא בשלימות, ממילא תנוח עליו אהבה. כי דרכו של איש, הוא אהבה לחזור  88

 המשך." ויש עוד המשך, אך אתרץ העניין שאומר המגיד כי קודם יראה ואז אהבה באחר אשה, היא אשה יראת ה'.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  01 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

"לדעת בארץ" זוהי אהבה. זיווגו של הש"י הוא דבר אשר מעבר לחיות העולמות סתם, שאם 

 ות זיווג ה' והארץ תמיד.לא כך היה, היה צריך להי

ולכן אם זוכים אנו, והקב"ה נענה לתפילתנו מזדווג ה' עם הארץ, וזה בוודאי מאהבה, שהזיווג 

 בא מאהבה. 

 אהבה, ואז "בארץ דרכיך" – מסדר הפסוק יוצא, כפי שהסברנו כבר, כי קודם "לדעת בארץ"

 יראה )ולבסוף התכלית, "בכל גויים ישועתך(.  –

פוך: "כי כאשר יהיה לו יראת הבורא בשלימות, ממילא תנוח עליו אהבה. כי המגיד מסביר ה

 ."דרכו של איש, הוא אהבה לחזור אחר אשה, היא אשה יראת ה'

"...הנה תכלית ]נו"א: תחילת[ הכל היא היראה, כי אם אין יראה אין חכמה ספונה  :89ועוד

ש"י באהבה ויראה, אין וחשובה כלל, ותכלית חכמה הוא יראה. הגם שצריך לעבוד את ה

צריך לתפוס רק יראה וממילא תשרה עליו אהבת הבורא ית', כי דרכו של איש וכו'. ובזה 

 90הבחינה יבחין האדם את עצמו אם יש לו יראה בשלימות..."

 בעזרת דבריו של ה"קדושת לוי" תלמידו של הרב המגיד. הואפשר ליישב הקושי

( בכל מקום היום הולך אחר הלילה .)חולין פג "ובזה יבואר בעזרת השם מה דאיתא בגמרא

ובקדשים הלילה הולך אחר היום. דמדת הלילה מכונה ליראה ומדת היום מכונה לאהבה, זהו 

בחולין, היינו באדם שעדיין לא נתקדש כל כך, היום הולך אחר הלילה, היינו שמתחילה צריך 

למידת למידת אהבה, כי להשתדל לירא מהשם יתברך, שהוא מכונה 'לילה', וממילא בא 

'היום' הוא מידת האהבה 'הולך אחר הלילה' הוא היראה. ובקדשים, באדם שכבר נתקדש 

לעבודתו יתברך, וזכה כבר למידת יראה ואהבה, אצלו נמשך אחר האהבה יראה יותר 

פנימיות, ואצלו 'הלילה הולך אחר היום' דהיינו היראה פנימיות שהוא בחינת 'אחר היום', 

 אחר 'יום' שהוא בחינת אהבה, שמאהבה בא ליראה יותר פנימיות." דהיינו 

כלומר מסביר בעל הקדושת לוי כי אצל קודשים, אצל "באדם שכבר נתקדש לעבודתו 

יתברך" באה קודם האהבה ולאחר מכן יראה פנימית יותר. לפיו, וגם לפי הרב המגיד תכלית 

                                                           
 "מגיד דבריו ליעקב" סימן צב. 89
ואפשר ליישב גם לשיטת המגיד, כי ע"י ידי דווקא "בארץ דרכיך" מגיעים ל"לדעת בארץ", דווקא ע"י התבוננות  90

בדרכיו של ה' בעולם, ע"י הכנסתו של ה' בעולם יורד גם ה' בעצמו ומזדווג עם הארץ. וע"פ זה לכאורה אפשר להסביר 
 , ובאמת שהדרך לחשוב ככה אך היא הדרך הקצרה ארוכה, כפי שיבואר בהמשך.את כל המאמר הפוך



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  05 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

א היראה". אך הרב המגיד לא מפרט א היראה. "הנה תכלית ]נו"א: תחילת[ הכל הייהכל ה

 .וצריך לעבוד על אהבה כדי להגיע ליראה פנימית יותר, את השלב שבו האדם "מתקדש"

אצל המגיד זה מגיע, ושורה פשוט אחרי היראה "אין צריך לתפוס רק יראה וממילא תשרה 

 עליו אהבת הבורא ית'".

 וכאשר אני מעגן את מה שהבנו עד כאן בסוגיותינו...

.שדרכו של איש לחזר אחר אשה" כלומר שהאהבה מחזרת, עובדת כדי להשיג, את "..

 91היראה.

, בקודשים, "ומאי לישנא דרבנן דאסר לה אכולי קידושיןובאמת משום שאנו עוסקים ב

לכן כל העיסוק כאן, כפי שמסביר הקדושת לוי, הוא תחילה באהבה ואז  ,"כהקדשעלמא 

סביר וליישב מדוע האשה היא המרכז, ואין האשה ביראה. ועוד הגמרא כל כך טרחה לה

 יראה.  – כדי להסביר שהתכלית 92נקנית אלא מדעתה

וכך באמת מסביר התוס': "והרי את מקודשת לי כלומר להיות לי מקודשת לעולם בשבילי 

כמו הרי הן מקודשים לשמים להיות לשמים ופשטא דמילתא מקודשת לי מיוחדת לי ומזומנת 

 לי..."

מקודשת  לישון התוס' כי תחילה מקודשת לי )אהבה( ואז לעולם )יראה(, "להיות ברור מל

 .וגם אומר התוס' כי פשט המילה מקודשת "מקודשת לי מיוחדת לי ומזומנת לי" .לעולם"

הרובד החיצוני של מקודשת הוא אהבה, אך פנימיות המילה, החידוש של הגמרא במילה 

ה. וב"כהקדש" אומרת הגמרא כי אנו עוסקים מקודשת הוא שאסורה על כל העולם, ירא

 ברובד של "הקדש" גבוהה יותר, עמוק יותר, בו תחילה אהבה ואז יראה. 

 אם כך ישאל השואל מדוע התחילה הגמרא והמשנה בלשון "האשה"?

                                                           
באמת אפשר להסביר ביותר פנימיות כך: כי בתחילה, כפי שמסביר המגיד, צריך יראה ואז יוחזר עליו אהבה בהכרח.  91

ר"ש בלשון ואז נתקדש האיש, ועולה ממדרגת איש למדרגת אדם )כידוע שאדם למעלה מאיש(, ולכן תחילה משתמש 
איש ולאחר מכן במשל בלשון אדם, ואחר שהתקדש בעל האבידה מחזר אחר האבידה, היראה היותר פנימית. בתחילה 
האיש מחזר אחר האשה, שהיא לכאורה חיצונית לו, ואז אחרי שמקדש אותה ומתייחד איתה, נהיה שלם יותר, ומתעלה 

ידה הוא מכוון לצלע, לאשה. כלומר במשל, כאשר האיש ממדרגת איש למדרגת אדם. ובמשל כאשר ר"ש מדבר על האב
 מתעלה למדרגת אדם האשה נעשית פנימית יותר, לצלע שנלקחת מתוך האדם, הכוונה ליראה פנימית יותר. 

 לעניות דעתי נראה להסביר כי זהו רמז לעניין כי החכמה והיראה קשורות. 92



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  07 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ותחילה יש לתרץ את תירוצה של הגמרא, כי רצתה הגמרא להדגיש שהאשה היא במרכז כל 

 ענייני הקידושין. 

ר לתרץ גם כי ע"פ מה שמסביר בעל הקדושת לוי, כי ברובד של חולין, לשון המשנה ואפש

ין לא ברובד של קודשים, ובאמת תחילה יראה )בחולין(, והיראה יהוא קניין ולא קידושין, עד

ויראה מביאה  ,מביאה לאהבה פנימית יותר, לכן "האשה" גימטרייה "איש", כלומר יראה

ואז ברובד של קודשים, האהבה מחזרת אחר  ."דרכו של איש..." בפנימיות יותר לאהבה, ואז

 ראה הערה)יראה פנימית יותר. וזה מה שהסברתי לעניות דעתי את הסיבה למשל שנתן ר"ש 

32). 

 – אם כך הדבר ובאמת רק ברובד של קודשים אהבה לפני יראה, למה קודם "לדעת בארץ"

 של קודשים. לכאורה אין כאן עניין ?אהבה ואז "בארץ דרכך"

 אך באמת הקב"ה קידש אותנו במצותיו, "אשר קידשנו במצותיו".

וגם ע"י הביאה, הזיווג של הקב"ה עם הארץ הוא מקדש אוותה, אותנו, ובהחלט יש כאן עניין 

 .93של קדשים

וד השער של התניא, כי בימינו אנו יש לעבוד מן, בהסברו על ערטוכפי שמסביר הרב מורגנש

: כהרוכה קצרה, לעומת פעם שהיו עובדים את הש"י בדרך הקצרה ארואת הש"י בדרך הא

"כאן בעבודת ה' יש בקבלה ב' דרכים. א, בחינת החכמה כנגד אות י' של שם הוי"ה שהיא 

רק נקודה אחת והיא בחינת המנוחה והעונג בעבודת ה'. ב, בחינת בינה שהיא כנגד אות ה' 

לאורך ורוחב והיא בחינת היגיעה בעבודת  של שם הוי"ה, ואות ה' היא התפשטות הנקודה

קצרה היינו בחינת  – ה'. והנה עד לזמן הבעש"ט גילה אורו עיקר הדרך בעבודת ה' היתה

חכמה נקראת  – יגיעה, ואח"כ ארוכה בבחינת חכמה. כידוע ליודעי ח"ן שבחינת אבא – בינה

כנס בשערי הקדושה, אמא נקראת קצרה, דהיינו שאמרו שיהודי הרוצה להי – ארוכה, ובינה

צריך קודם כל להתייגע יום ולילה בסור מרע ואח"כ בעשה טוב... וזה נקרא קצרה וארוכה, 

                                                           
בכל גוים ישועתך", אך אולי אפשר לשאול כמו על הגמרא, וגם אפשר לשאול אמנם הסברנו את "לדעת בארץ דרכיך  93

יש עניין ששלב לפני יש יראה ואז אהבה? וכדי לענות על עניין זה יש להתבונן בכל המזמור. )"למנצח בנגינות מזמור 
פניו איתנו  זהו הפתיח, לא אתייחס אליו כל כך, בין היתר כי אני לא יודע איך כל כך( "אלוקים יחוננו ויברכנו יאר -שיר"
אלוקים בחינה של דין, יראה. הדין, היראה יחונן ויברך ויאיר פניו איתנו, זה צריך להיות סלע, קבוע ועומד )כדי  -סלע"

שיהיה אפשר להתקדם(. כלומר תחילה, באמת יראה, כדי שיהיה עם מה לעבוד, כדי שיהיה עולם צריך תחילה יראה. 
פי שהסברנו, אהבה ואז יראה, פנימיים יותר שניהם, ואז התכלית, הישועה כ -"לדעת בארץ דרכך בכל גוים ישועתך"

 בכל הגוים.
  ובאמת ע"י התבוננות במזמור אפשר לראות, לעניות דעתי, מחזוריות של אהבה, יראה, אהבה יראה וכו'.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  06 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

בחינת ה"בינה" יגיעה )קצרה(,  – מפני שקודם כל צריך יגיעה רבה בסור מרע ובעשה טוב

 לבחינת ה"חכמה" )ארוכה(... ומהותה היא הביטול – וע"י כן יכולים להגיע לדבקות אמיתית

 לה"י.

ובדרונו השפל כל כך ברוחניות ובגשמיות... חידש הבעש"ט את הדרך הזאת שנקראת "

,... היינו שבתחילה צריכים לעסוק ב"ועשה טוב" וזה ע"י שיהיה מקושר ארוכה וקצרה

למקור הטוב... כדי להורות לכל יהודי שאפילו אם הוא ח"ו מלא בעבירות ומידות רעות, 

 94י בלבת אש, דהיינו לרצות ולהשתוקק לה"י..."צריך להתחיל לעבוד את ה"

ן נראה להסביר שבאמת יש דרך והבנה להבין שתחילה טרמורגנש וע"פ הסברו של הרב

, אך דרך והבנה זו הייתה רלוונטית לדורות קודמים, ובדרונו אנו צריכים 95יראה ואז אהבה

מגיע לביטול, זה וע"י  לעבוד לכתחילה מאהבה ואז מיראה )גם ביראה ואהבה חיצוניות יותר(

 וככה יש לעבוד את ה"י באמת. 

ונראה לי להסביר לעניות דעתי, שזה כך בדורנו משום שכבר נתעלינו למדרגת "קודשים" 

כי ידוע שהקליפות מתחזקות  ,שלכן באמת "ובדרונו השפל כל כך ברוחניות ובגשמיות"

רנו שפל אלא גם להפך בהתחזקות הקדושה, ויש לעבוד תחילה מאהבה, לא רק משום שדו

 .96משום שהוא באמת גבוהה יותר מדורות קודמים

ולכן התחילה המשנה תחילה ב"האשה", קודם יראה, אך זה בדורות קודמים, ובהמשך, הן 

בגמרא והן בפרק שני עוברים להאיש משום שבדורות המאוחרים יותר, )דורותינו אנו, שהם 

 מאהבה. לכתחילהעיקבתא דמשיחא( יש לעבוד 

שנזכה ליראה ולאהבה באמת, לידיעת ה' בארץ בשני הבחינות, ושנמשיך להתקדם באהבתנו 

 .וביראתנו להש"י. ושע"י זה נזכה "בכל גוים ישועתך"

  

                                                           
 ובאמת יש לעיין שם היטב כי הכל שם עוסק בעניינו אך קצרה היריעה מלספר. 94
 ה ואהבה.גם בפנימיות ירא 95
 גם אם רק בשורשו, ורק בכח, אבל באמת יש את הכח להוציא לפועל דברים גבוהים יותר מדורות קודמים. 96



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  00 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 מה – הפתיחה וסוגיית ואמירה נתינה סוגיית
 גרשוני אהוד \ ?הקשר

 

השאר מנסה  מסכתינו נפתחת בסוגיה, אשר חוקרת את הקידושין מווריאציות שונות, ובין

 ?אשההאיש או ה – להבין במהלכיה מי מהצדדים הוא האקטיבי בקידושין, ומי הוא הפסיבי

היא לכאורה הפסיבית )"נקנית"( אך בכל זאת  אשהבמהלך לימודי הסוגיה ניתן להסיק, כי ה

 אלא מדעתה"(. אשהיש בה צד אקטיבי )"אין קונים 

לאיש"? ועונה  אשה" ולא "תילקח אשה הגמרא גם שואלת, מדוע כתבה התורה ש"ייקח איש

 על כן הוא לוקחה. – אשהשמשום דרכו של איש לחזר אחר ה

אך בכל  ,היא האקטיבית מבחינת "דעתה" אשהאז רגע, עדיין נשארנו עם השאלה: אמנם ה

גבר היא הגורם המכריע )והטבעי(  זאת ניתן לראות ולהבין כי לכאורה אקטיביותו של

 בקידושין. 

 :נמצא תשובה בסוגיית "נתינה ואמירה" בהמשך פרקינו לשאלה זו,

כסף, ואומר לה: "הרי  אשהנותן ל הגברלאחר לימוד המשנה ניתן לראות כי מחד, במקרה בו 

 הרי זו מקודשת. – את מקודשת לי"

אינה  – נותנת לאיש כסף ואומרת לו: "הרי אני מקודשת לך" אשההומאידך, במקרה בו 

מעורבות במקרה של "נתן הוא ואמרה היא" יש ספק וחיישינן  מקודשת. וגם כאשר ישנה

 מדרבנן...

 )ומסופה שלגמרא( ששוב, הכל סובב ומוכרע ע"פ הגבר! ושוב, נראה מהמשנה

 היא הרבה יותר מעוד חלק בקידושין. אשהאך למעשה, הדעת של

 

 פיןכוחלים הקידושין. אך במקרה ש – אשההרמב"ם אומר שבמקרה בו כופין האיש לקדש 

 אין הקידושין חלים. – להתקדש אשהאת ה



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  299 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

מהו עיקר  – אמרה והאיש נתן יש ספק מסיבה פשוטה אשהניתן להבין, שבמקרה בו ה

 ?הנתינהאו שמא  האמירההקידושין? האם 

לעניות דעתי, ישנו צורך בשניהם ומכיוון זה הצורך גם לשניהם יש להתבצע ע"י הגבר, אך 

אם נסבור שהנתינה היא קיחת הגבר או שמא אמירתו הם  האמירה היא העיקר. לכאורה, גם

 ".אשהעיקר הקידושין, רק בעקבות כך יתממש הפסוק "כי ייקח איש 

אמירתו שלגבר אמנם אנו רואים כי האקטיביות של הגבר "מככבת" בעסקי הקידושין, אך 

ו , וע"י כך מתבצעים הקידושין, ואולי גם במקרה באשההיא למעשה גילוי דעתה של ה

ע"י אמירתו  – צריכה להתגלות אשההיא שתאמר, יהיה ספק, מכיוון שדעתה של ה אשהה

 שלגבר )שיש צורך באקטיביותו(...

אמנם פסיבית, אך למעשה משתי הסוגיות יש להסיק שהפסיביות שלה  אשהעל כל פנים, ה

 היא למעשה האקטיביות האמיתית והנסתרת...

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  292 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                    היהודית קידושיןתפיסת ה – הסוגיות מהות

 חוטר שלמה
 

חסרי שחר  לנו כביכול ניות באוויר בוויכוחים שנראיםילמה הגמרא עושה סיבובים או שמ

משום שבעזרת  ?או משמימים במשך כל הסוגיה על הלשונות זכר או נקבה דרכים או דברים

מלמדת שמהות הגמרא  מתגלה לנושנראים לצופה מן הצד כחסרי שחר ים הללו הוויכוח

אחד הבסיסים של עולם הנישואין היהודי שבעזרת גדרים ואיסורים וחובות את  אותנו

היהדות מצליחה לגרום לתנועת דחיפה ומשיכה וגעגוע ולגרום ללבלוב חיי הנישואין 

הכישלון החרוץ של בניגוד לחברה המערבית שבימים אלו מתגלה  ,ולחידוש העניין בהם

אם לא השמידה את המוסד הזה כליל אצלה בכמה מקומות. ובניגוד  ן,גישתה בנושא הנישואי

דווקא בגלל שצריך להדגיש שהנישואין הן לא סתם עוד איזה קניין משלמים אליה היהדות 

הסמלי המינימאלי שהוא פרוטה ולכן צריך לראות עניין זה כעיקר חשוב לא יותר מהקניין 

והשורש  ,מאוד!!! ולכן הגמרא הולכת סביב זה סחור סחור עד שהיא מגיעה לשורש העניין

גורם לנו שאפילו אם נאמר שמקדשים בדינר אנשים אולי לא יחשבו שזה כ"כ שינוי גדול 

 אשהאבל האמת היא שאנו נבזה את ה .ם בדינרשמקדשי אשהואולי אפילו יחשבו שזה כבוד ל

שבסוגריים הקטנים כתוב שאת שווה רק דינר ולכן כשמקדשים בפרוטה ברור לכולם שזה 

כמו חפץ שהוא קונה אלא האדם  אשהולכן בקידושין הבעל לא "קונה" את ה .סמלי בלבד

נימאלי הזה זאת ובכך שהוא עושה את המעשה המי אשהזוכה בחובות ובזכות להיות לאיש ל

נפתח לו עולם שלם של עולם הנישואין על כל גווניו והקב"ה אומר לנו במפורש ש"פיתחו 

"שייזכה  -וכמו שאנו אומרים .לי פתח כחודה של מחט ואני אפתח לכם פתחו של עולם"

וכמו  .כך כל אחד ואחד מאלה הוא עולם במלואו ;לתורה לחופה למצוות ולמעשים טובים"

או לפי תורה  ;לעזרה מקדשים בפרוטה ולומדים או רק קוראים פרשייה שאנו מושיטים יד

רפ"ב של רבינו חושבים עלינו או על משהו אחר בעין ונקודה טובה הקב"ה בכבודו ובעצמו 

 .פותח לנו עולם ומלואו )כך גם המכבים למשל בנס פך השמן(

בל מהאור הגנוז ויהי רצון שהקב"ה יפתח לנו את כל העולמות בעתם ובזמנם ושנזכה לק

 שמתגלה בחנוכה חג אור ורוממות שמח



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  292 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

  בקידושין שההא אמירת דין –היא  ואמרה הוא נתן
 דורפמן שלום אשוריה

 

נתן הוא ואמרה היא פשיטא דהוו קידושין.  –אלא ה"ק נתן הוא ואמר הוא אומרת הגמרא: "

 ".נעשה כמי שנתנה היא ואמרה היא ולא הוו קידושין –

דמי  -דמי לכי יקח איש: ואמרה היא -נתן הוא"אומר רש"י:  ננסה לבאר ולהבין את המשפט:

 . עכ"ליש". לתקח אשה לא

נראה )בקניין, קיחה, הלוקח נותן משהו משלו למוכר והדבר הופך להיות חלק ממנו  –בעצם 

כשהוא נותן פ' או שו"פ זה האיש  –. ובקניין האיש את האשה (לי שמובא בהרב חרל"פ

 .אשהדמי לכי יקח איש  –לוקח את האשה וממילא מובן רש"י שנתן הוא 

 יטא דהוו קידושין. משום דזהו דרך הפס'.ולכן אומרת הגמ' דנתן הוא ואמר הוא פש

באמירתה, היא בעצם  – אבל היא שאומרת הריני מקודשת לך, היא בעצם אחרי שהוא נתן

 . היא בעצם מקיחה את עצמה אליו. (לאיש) מקודשת לך (תקח אשה) אומרת כך: הריני

ת הסבילה. שזהו לא דרך הקניין בפס'. כי היא לא צריכה להיות הפועלת. היא צריכה להיו

למרות שקצת קשה כי זהו המצב שאחרי החטא אבל ). לא הפוך. "והוא ימשל בך"כמ"ש 

המצב שלפני החטא איני יודע אם צריך להיות כך. למרות שיש מקום לומר כי הקללה באה 

 .(אחרי החטא ואולי במשמע שלפני החטא צריך להיות הפוך מהקללה. ולכאורה צ"ע.

שאומר שאמרה היא דמי לתקח אשה לאיש. וזה לא המצב שצריך ולכאורה ממילא מובן רש"י 

 להיות.

היא אומרת והיא הופכת עצמה לפעילה במקום לסבילה והיא  –ואם נתן הוא ואמרה היא 

ן שהוא צריך לפעול והיא עושה את תפקידו ובמקום שהיא וומכיו ,מקיחה את עצמה אליו

ים כ"כ מיהו האיש, המושל, ומיהי תתבטל לבעלה היא קופצת ואומרת והגבולות לא ברור

 , הנמשלת.אשהה

 וכשהגבולות מטשטשים אז יכולות להיווצר מריבות ומלחמות.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  293 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

הגבול יכול בקלות לזוז הרבה עד  – רק אמירה, משפט קטן –ואם מזיזים את הגבולות קצת 

כל הגבולות פרוצים  – כדי כך שלא ברור מיהו המקדש ומיהי המתקדשת ולכן אמרה היא

לא זה נעשה כמי שנתנה היא, שסמכותו של הבעל לא חשובה כ"כ בעיניה ומבחינתה וממי

נתן הוא זה כמו נתנה היא ואין הבחנה מה זה מה ומי זה מי ואין הגדרות ולכן זה נעשה כנתנה 

כפרוץ דמי. ואולי יש מקום  –אמרה  והיאנתן  שהוא היא. שהעתיד להיפרץ ולא יהיה ברור

ה דעתה כלפי בעלה ה"ז מעיד אולי על גאווה גדולה וחוסר ידיעת לומר שזה שהיא לא ביטל

 הערך העצמי של האשה והערך של התורה ושפלות עצמה שתתבטל לבעלה.

 חמור כ"כ.  –ואולי זה גם הסיבה שהאיסור להסיג גבול ולו במעט 

 –לא הוו קידושין. לפי האי בעית אימא  –נתן הוא ואמרה היא: לפי התירוץ של "ה"ק" 

 יקא היא וחיישינן מדרבנן. ספ

 השאלה היא מה כאן בעייתי. האם עצם זה שהוא לא אמר והוא לא עשה את תפקידו משנה 

 הסיבות? 2את הדין או זה שהיא עשתה את התפקיד שלו משנה או הצירוף של 

 ובשביל לענות על זה לכאורה צריך לעיין בראשונים ו/או באחרונים.

 "דמי לתקח אשה לאיש. – דמי לכי יקח איש. ואמרה היא –ורש"י ז"ל פירש דנתן הוא "

 עכ"ל. 

 היא בעצם האם העיקר הוא כי יקח או תלקח אשה לאיש. –ואולי השאלה של הגמ' 

 והתשובה ברורה שצריך כי יקח שזהו דרך הפס'.

 (נראה שבצורה הפוכה – שזה אולי מה שהיה קשה לרש"י)עכשיו השאלה המתבקשת היא 

 ומה זה במציאות תלקח אשה לאיש. איך זה עובד. (זה בעיקר)י יקח מה זה במציאות כ

 ואולי זו השאלה הסמויה שעומדת מאחורי הגמ' עד עכשיו.

  :ממילא השאלה המתבקשת היא עונה על זה, הלאחר שהמשנה/ברייתא שמובאת בסוגי

נתן הוא ואמרה )מה קורה במצב שהוא חלק כזה וחלק כזה וזה מה שהגמ' דנה בו  .א

 .(היא

 אם כי יקח הקפידה התורה דווקא אקיחת כסף או על האמירה? .ב



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  292 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

מדובר  (המודגש) נתן הוא ואמרה היא: חיישינן מדרבנן. האמור לעיל" דברי הרא"ש:

 דאי דיבר עמה תחילה אפילו נתן לה בשתיקה מקודשת.שלא עסקו קודם בקידושין. 

דבנתנה היא ואמר הוא והא דפשיטא ליה לרבותינו ז"ל לפרש ובשביל אמירתה לא גרע. 

 "ובעינן כי יקח איש. ע"כ. דעיקר הקיחה היינו נתינת הכסף אינה מקודשת משום

מי  –לכאורה משמע שהדבר הבעייתי הוא  –עיקר הקיחה היינו נתינת הכסף. בעצם  משמע:

א"כ למה זה כמי לכאורה אין בעיה!  –שהוא נתן את הכסף  –נותן את הכסף. אבל כאן 

 ?רה היא ולא הוו קידושין/ספק וחיישינן מדרבנןשנתנה היא ואמ

שאמנם עיקר הקיחה היינו נתינת הכסף, אך הקיחה צריכה להיות  ואפשר לומר מסברא:

זה יכול להיות גזל או אבק גזל.  –, לא שלמה (הקנייה) אם הקיחה –שלמה. כמו בקיחת חפץ 

ם זה יכול להיות קידושי ואין אנו רוצים שהקידושין לא יהיו שלמים. ואולי אם זה לא של

 .(?)טעות

 אומר ה"קרבן נתנאל":

"הרשב"א והר"ן חתרו למצוא פתח הלא ספיקא דאורייתא היא כדקאמר נתן הוא ואמרה היא 

ספיקא הוי אם כי יקח הקפידה התורה דוקא אקיחת כסף או על האמירה ג"כ ועמדו על 

אם על התלמוד דקאמר ספיקא דבריהם באריכות. ואני אומר שלא על הרי"ף לבד תלונתם כי 

היא וחיישינן מדרבנן. ע"כ דעתי נראה שבני הישיבה היו מסופקים אם לפרש הברייתא 

כאוקימתא ראשונה נתן הוא ואמרה היא ודאי אינה מקודשת אם כשינויי בתרא דספק 

 מקודשת. וע"ז הסכימו מחברי התלמוד דחיישינן מדרבנן לחומרא דמתרוייהו צריכה גט:"

שאלה דלעיל מה הדין במצב שהוא חלק כי יקח דמי וחלק תלקח אשה לאיש דמי בעצם, ל

הספק כאן הוא כספק בני הישיבה אם לפרש הברייתא כאוקימתא  –( נתן הוא ואמרה היא)

שבמקרה כזה לכאורה אפשר לשאול  –נתן הוא ואמרה היא ודאי אינה מקודשת  ראשונה:

או כשינויי בתרא דספק  ?נמצאת (רעיוניתמבחינה ) האיפה הבעי – השאלה ששאלנו קודם

 .(שגם כאן אפשר לשאול את אותה שאלה)מקודשת 

 ופוסק ה"קרבן נתנאל" כשינויי בתרא דחיישינן מדרבנן לחומרא דמתרוויהו צריכה גט.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  291 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 עכשיו השאלה שנשארה היא איפה נמצאת הבעיה:

 הוא לא עשה את תפקידו. – בכך שהוא לא אמר .א

 עשתה את תפקידו.היא  –בכך שהיא אמרה  .ב

 הצירוף של זה שהוא לא עשה את תפקידו וזה שהיא עשתה את תפקידו. .ג

 במקרה ב' וג' זה ממש פריצה של כל הגבולות. 

 -ויש עוד לשאול: א. מה נפסק במקרה דלעיל כשלא היו קידושי שני? ואם חיישינן מדרבנן 

 ספק דרבנן לקולא ולא לחומרא!

 הרשב"א:

וכבר כתבתי . כי תלקח אשה לאישפרש"י דדמי ל: לא הוו קדושיןהא נתן הוא ואמרה היא "

לא משמע אלא שתתרצה בקדושין וקדושין נינהו.  תלקח אשה לאישלמעלה בריש מכלתין ד

תלוין בו וכשאמרה  (דהיינו נתינה ואמירה) אלא הפ' ד"כי יקח" משמע שכל הלקוחין

נתן הוא ואמרה היא ספיקא הוי בתוספות. אבל  וכן פירשו. כי תקח את עצמה היא הוה ליה

 וחיישינן מדרבנן. 

ותירץ הראב"ד דההיא לא פסיקא ליה דאיכא  וא"ת ולידוק מינה נמי נתנה היא ואמר הוא?

 .אדם חשוב דהויא מקודשת גמור כדאיתא לקמן. וכן בתוס' רבותינו הצרפתים

ונראין  – כתבו דנתנה היא ואמר הוא אין כאן בית מיחוש אבל רבינו אלפסי והרמב"ם

 דבריהם. דהא דאמרינן לקמן דבאדם חשוב מקודשת, היינו דוקא בשחזר הוא ואמר לה

וכן פירש שם רבינו חננאל ז"ל. ". התקדשי לי בהנאה זו שאני מקבל ממך מתנה זו"

אינה מקודשת.  – ואם כן הוה ליה כנתן הוא ואמר הוא. אבל נתנה היא ממש ואמר הוא

במה קנאה? אדרבה דמי ל"כי תקח אשה איש". והלכך והדין נותן. שאם נתנה היא 

מששא ואינה  אמירה דידיה בלא נתינה לית בה – נתנה היא, אף על פי שאמר הוא

 .מקודשת

היה  ואם תאמר, נתן הוא ואמרה היא אמאי אינה מקודשת גמורה דהא אמרינן לקמן בסמוך

תירצו בתוספות ו ומר דיור' יוסי הגלילי א –מדבר עמה על עסקי גטה וקדושיה ולא פירש 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  295 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

תן לי דינר " דהכא בשלא דברו מעיקרא בעסקי קדושין כלל אלא השתא הוא דאמרה ליה

 .ונתן לה ולא פירש; דהא לא אמר איהו מידי, לא השתא ולא מעיקרא" ואתקדש אני לך

דוקא בשחזר הוא  – מקודשת מדין ערב – תן מנה לפלוני ואתקדש אני לך והא דאמרינן לקמן

 – הא נתן ולא פירש". הרי את מקודשת לי במנה זה שאני נותן לזה" לה בשעת נתינה ואמר

אינה מקודשת. ואף על פי שהדברים מראין לדעת מה שאמרה לו נתן הוא כמו שפירש דמי 

מכל מקום הודאת עדים בעינן, דהמקדש בלא עדים אין חוששין לקידושין, אם כן כיון  –

אף על פי שהוא מודה דלשם  –נתן ולא לשם קידושין  שלא פירש כאן ואפשר שלשם מתנה

אפילו הכי אין כאן עדות שמיעה ולא ראיה לשם עדות אלא שהם  – קדושין נתן כמו שאמרה

 .דנים כונת הלב ואין כאן עדות

אבל כשהיו עסוקין באותו ענין כיון שהוא בעצמו נתרצה בהם מעיקרא הרי זה כאילו פירש 

 "עכ"ל. .ורא דנפשיה קא סמיך ויהיבדאדב -עכשיו בשעת נתינה 

 "."דתלקח אשה לאיש לא משמע אלא שתתרצה לקידושין וקידושין נינהו

לכאורה מכאן ניתן לומר שמה שצריך כאן הוא נתינה ואמירה שלו ורק התרצות וגילוי דעת 

 מצידה.

 ".שכל הלקוחין דהיינו נתינה ואמירה תלויין בו"אלא ה"פ דכי יקח משמע 

 זהו תפקידו. והקידושין תלויין בכך. –ונתינה ואמירה  יא אמרה זה בעייתי.משמע שאם ה

 וכן פירשו בתוס'". וכשאמרה היא הו"ל כי תקיח את עצמהוממשיך הרשב"א: "

אז זה נהיה  –בעצם היא עושה חלק מתפקידו  –אם היא אומרת  – וכהמשך לאמור לעיל

התפקיד שלו ולא שהוא לוקחה שהבעל לא עושה את תפקידו בשלימות והאשה עושה את 

ין מטרת נתינת הכסף היא עושה זאת ולכן ואלא הו"ל כי תקיח את עצמה כי במקום שהוא יכו

 הו"ל כי תקיח את עצמה.

זה נהיה כנתנה היא ואמרה היא כנ"ל בעניין פריצת הגבולות ולא הוו  –אז אם בזה מדובר 

 קידושין.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  297 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

תפקידו כראוי והאשה עושה חלק מתפקידו ון שזה לא רק כך שהבעל לא עושה את ואך כי

ופורצת הגבולות כנ"ל אלא זה שהבעל לא עושה את תפקידו )בעצם הוא מוותר על מעמדו 

ועל חלק מעצמו שלא בא לידי ביטוי שצריך והיו לבשר אחד וכל אחד צריך לתת לכאורה 

 כניע עצמהאת מה שיש לו ולהביאו לידי ביטוי(, וגם האשה לא עושה את תפקידה שהוא לה

)?( כלפי הבעל )היא לא מוותרת על עצמיותה בכך אלא להיפך, היא מגלה את חשיבותה 

ואת ערכה הפנימי שלא תוציא הכל כלפי חוץ אלא תכניע רצונותיה להתבלט ולעשות דברים 

שאע"פ שהיא לבפנים  –שלא שייכים לה ותעבוד כלפי פנים כמ"ש כל כבודה בת מלך פנימה 

ולשתוק ולקבל הקידושין שבשתיקתה היא מגלה שדעתה  מלך היא( זהו כבודה ובת –

שכאן היא לא עושה את  אלהתקדש )דווקא בשתיקתה של האשה מתגלים רצונותיה?( ל

עבודתה הפנימית אלא עושה חלק מעבודתו, מתפקידו, אבל כשהיא עושה זאת, מצד אחד 

י וגם היא לא עושה את היא מגלה דעתה להתקדש אך מצד שני היא גם עושה זאת לא כראו

 תפקידה כמו שצריך וגם היא עושה חלק מתפקידו.

 ספק הוא וחיישינן מדרבנן.(חכמים החמירו בדבר ועשאוהו כ)ולכן 

ההלכה היא  ("ק"ה")וזו יכולה להיות תשובה לשאלה ששאל אוריה הרטמן: לפי הדין הנ"ל 

 אין ספק ולא הוו קידושין. –שנתן הוא ואמרה היא 

 הדין הוא שספק וחוששים מדרבנן. 'בעית אימאאי 'לפי ה

כאורה הסדר של התירוצים צריך להיות הפוך. שקודם אומרים שספק ואז אומרים דין לו

 ודאי, ואיך ייתכן ההיפך?

ונראה לי שבשביל לתרץ היינו צריכים להבין מהו הספק וזה מה שעשינו כעת. קודם כל 

ה כשאמרה "ספק". צריך קודם כל להבין את הבנו באיזשהו אופן לכאורה למה הגמ' התכוונ

 פשט המילים של הגמ'. 

 וזה אולי בבחינת מה שאומר רש"י שהוא בא לפרש פשוטו של מקרא. 

על דרך העומק הבסיסי  הללמוד ולהבין שאר הרשב"א לעיל ושאר הסוגי ואפשר אולי

והשלכותיהן של  והפשוט הזה בעניין פריצת הגבולות, ובעניין מי עשה אילו תפקידים של מי

 עשיית תפקידים מסוימים ובעניין גילוי הדעת שלו ושלה וכיוון מטרת הקידושין-עשיית או אי



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  296 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

( ועוד וכן בגירושין –וין מטרת הכסף שנתן לה ו)זה שמעתי מאבי שליט"א שהדיבור שלו מכ

ה'  והמסקנה: צ"ע. ברוך – ועוד ויש עוד מה לעיין וזו אפילו לא טיפה בים הגדול. לסיכום

 לעולם אמן ואמן:

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  290 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 בכסף נקנית האשה
  דורפמן שלום אשוריה

 

 ה תמוה:ייה ,לכאורה, באופן ראשוני שנינו במשנה האשה נקנית... בכסף.

  האשה באמת נקנית? מה, היא חפץ? א.

 הקניין הכי פשוט לכאורה? – ועוד, היא נקנית בכסף ב.

משיב שם שצריך גם להוכיח כמו ו – משיב למה ששאל עיי"ש – ותוס' ד"ה "וכסף מנלן"

 שלא מספיק לומר דכסף איקרי קניין, אלא שצריך להביא ראיה דאותו כסף  שעושה הגמ'.

 והשוו אשה לשדות לעניין קיחה בכסף. .(ע"כ התוס')דגמרינן אשה מיניה איקרי קניין 

כי כסף. שהוא לכאורה הקניין הב –נקנית קודם כל  אשהשכן!  –ואולי רוצים לומר לנו 

 פשוט.

 שדה. –)לכאורה(  קודם אנחנו מתחילים מהקניין הפשוט בגדר ההלכתי,

 ואח"כ עולים לרמות אחרות.

 .קודם כל אנחנו הולכים לרמה שלכאורה הכי פשוטה פשטות. –אבל קודם כל 

 ההלכה. -

 זה הכי חשוב. זה היסוד.

כוונת הלב. )זו שאלה  ואז –ובלי יסודות אי אפשר לבנות בניין חזק. קודם כל מצווה מעשית 

האם כמ"ד מצוות צריכות כוונה או כמ"ד מצוות א"צ כוונה אבל נראה לי ששניהם מסכימים 

שקודם כל המצווה ואח"כ הכוונה בלי להיכנס לכך אם הכוונה מעכבת או לא ואפשר אולי 

 לומר שלדברי המ"ד מצוות צריכות כוונה הכוונה עצמה היא המצווה או לפחות חלק ממנה(.

ממילא בתוך  הם –הם לא מועילים לפנים הבית  –מה עוזרים היסודות  –לכאורה נאמר 

 האדמה!



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  229 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ושמעתי כך מהרב נתנאל מילעס בעניין אחר:

 הרי לשטר עצמו אין כמעט ערך. כנ"ל לגבי המטבע.  מה זה כסף? –בימינו 

 למה אנשים רודפים אחריו, מהי חשיבותו שלא קונים בלעדיו במכולת? –א"כ 

ועושים איתו  – זה שאנשים אוחזים ממנו הכסף הוא מייצג ערך כלשהו. אמון. – תשובהוה

אז אני  – ואם אני לא סומך על מישהו זה כי הם סומכים ונותנים אמון אחד בשני. – קניינים

לי אמון בו שיחזיר את הכסף/שלא יגנוב  לא אעשה איתו מקח וממכר או אלווה לו כי אין

 ערך דבריו.עד כאן ב אותי וכד'.

וראוי שבזה תיקנה אשה.  גם אנחנו רואים שכסף של ימינו אינו נחות כ"כ כמו שחשבנו.

שהרי א"א לבנות בית בישראל בלי האמון  באמון. שיבוא גם לידי ביטוי בקניין הכסף.

 הבסיסי בין איש לאשה.

  גם בהלכה. ואולי אפשר לומר אותו דבר להבדיל

זה מתבטא אצל האנשים נראה לי בצורה מאוד  –טובה אם אין את האמון בקב"ה בצורה 

הם לא יבואו לזלזל כ"כ מהר בקיום  –חזקה בקיום המצוות. אם האמונה שלהם טובה וחזקה 

 המצוות.

שהי מידה, אבל סביר להניח שהם יזלזלו בכל מיני וויכול גם שיהיו אנשים מאמינים באיז

 כל התפילות בזמנן, ועוד כהנה וכהנה.  שלא חשוב כ"כ לשמור להתפלל ויגידו למשל. מצוות

זה יכול להביא את האנשים לרצון ללמוד תורה, למצוא את  –ואם גם האמון בקב"ה חזק 

דבר ה' שיראה להם מה לעשות ואיך לנהל את חייהם וללמוד גם הלכה. כי אם באמת הרצון 

 זה צריך להתבטא גם במשהו. –)לרוב מכוח האמונה(  הוא חזק דיו

אפשרות לטווח ארוך לתת  וגם נראה לי שאין מה החשיבות של מידת האמונה. ה לנוזה מרא 

זה משחק ורימוי עצמי וגם סביר להניח שאדם שזה האמון שלו יסבול גם  אמון חצי חצי.

וגם אם  ממה שהוא חצי מאמין בו וחצי לא או ממה שהוא חצי מאמין בו וחצי במשהו אחר.

 משיך ויקיים המצוות ולו מכח ההרגל.שי, לאדם כרגע לא ברורה אמונתו



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

נראה שלא רק שלא יסבול  –יזכה להגיע מן האור אל החושך ואם האמון יתחזק  ובעז"ה

מקיום המצוות אלא אדרבה יהנה מהם. וזו גם הרגשה של עולם יותר מתוקן כשיש אמון. 

לחיות בעולם אין לכך סוף. וכדי  –בין אנשים ולהבדיל בינינו לקב"ה לבין  –שאם אין אמון 

זה  –בה אנו חייבים לתת אמון וגם אם במישור הפרטי לכאורה נפסיד מכך ובצורה תקינה וט

 שווה את זה. וכידוע מעט מו האור דוחה הרבה מן החושך. שנזכה.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 וגירושין גיטין בטיב יודע שאינו כל 

 דורפמן שלום אשוריה
 

 דף ו.

וקידושין כל שאינו יודע בטיב גיטין " נח:שיטות לפרש את המושתי אתחיל בעז"ה עם בירור 

 לא יהא לו עסק עמהן".

שלא ידבר עם הנשים על עסקי קידושין לקדשם " שיטת התוס' מביא את שיטת הר"ר עזריאל:

 שת באמירתם או בנתינתם ולא יבין".שפעמים שתהא מקוד

ינה מה בכך אם יסבור שא – מובן. אבל בגירושין –בקידושין  –מילא  מקשה התוס':

 מגורשת?

לא משמע הכי דאין אדם יכול ליתן גט  כל פנים לישנא דעמהן על –ושמא יש לחוש לכהן 

 אלא לאשתו.

 וקשין לעולם מדור המבול. ועוד, שלקמן בפרקין משמע שיש חשש איסור אשת איש שאמר

 תירוץ: עכ"פ יש לומר שיש לחוש אם פשטה ידה וקיבלה קידושין מאחר. ע"כ.

הוא יפרש באותו מונח כשמדובר  –לפירוש הר"ר עזריאל  –תוס' שואל בעצם, לכאורה ה

)בעצם המקרה השני של המימרא המובאת בגמ'( שלא ידבר עמם בענייני  על גירושין

 גירושין.

 אז מה בכך? – נניח שתהא מגורשת והוא לא ידע על זה –הרי מה יקרה 

ות שזה פחות נראה שהרי אם למר)או אם ישאנה כהן  ואולי תגיד שיש לחשוש אם הוא כהן

הלשון מעל כל פנים  (.הוא יתן לה גט ממילא. אולי זה פתח לדין עגונה –ישאנה מישהו אחר 

 שאין אדם יכול ליתן גט אלא לאשתו. ,"עימהן" לא משמע הכי

 ("להבנת המשפט הזה נראה לי שכדאי להסתכל בספר "מי מנוחות")ועוד שלקמן בפרקין... "



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  223 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

שאם פשטה ידה וקבלה קידושין , או לא וס' הוא שיש לחשוש אם מגורשתמ"מ תירוצו של הת

 מאחר.

להיות דיין בדבר שמא יתיר איסור ערווה וזהו עיוות שאינו יכול לתקן.  שלא שיטת רש"י:

בחלק מהשלבים ולא  –תשובה  הרי יכול אולי לתקן לפחות בחלק מהשלבים. – והו"א ע"כ.

 בכולם.

 תשובה: ו נקרא תיקון?וקשה, הרי תיקון חלקי אינ

אולי זה באמת מה שרש"י בא להשמיענו שתיקון חלקי לא מיקרי תיקון למרות  .א

 שלעניות דעתי לא נראה כ"כ התירוץ הזה כנכון.

מהעבירה כלפי שמיא ומה  אשהאולי רש"י מדבר גם על העיוות שנגרם לאיש ול .ב

 מקשר פגום לכאורה שכזה. שנגרם
העבירה גם ביחס לזוג  – שהורה הלכה לא נכונה אולי הוא מדבר על העיוות של מי .ג

 וגם כלפי שמיא.

מסוימות, שלא יורה בהלכות שאינו  ואפשר גם ללמוד מכאן, שמי שלא יודע בהלכות .ד

זהו עיוות שאינו יכול  – מכירם, שמא יתיר איסור ערווה. ואם התיר איסור ערווה

בדבר! אינך יודע מה יכול אל תגיד ואל תדון  – לתקן. ואם אתה לא יודע באיזה עניין

 לצאת ממה שתאמר.
 על כן, טובה השתיקה.

בין בדין,  –שמי שלא מבין גם בעניינים אחרים  – ואולי זה בא להשמיענו עוד מסר .ה

 שלא יהיה דיין בדבר. –בין במקרה 
 

"חכמים  (נראה לי בעניין אחר)שהרי זה יכול להיות עיוות שאינו יכול לתקן. כמו שנא' 

...". למשל אם הוא תלמיד בכיתה, שדעתו חשובה לכיתה ועושים (אבות)יכםהזהרו בדבר

אל לו לדון  –אם שאלוהו למשל על איזה תלמיד שעשה כך וכך  – אומר שהואה מ

שאם הילד לא עשה דבר  במקרה אם לא יודע את הדין או לא ברר את המעשה לגמרי!

ד ואמר לכל הכיתה רע והוא שדעתו חשובה בכיתה קיבל הוצאת שם רע על התלמי

ובהריסת חייו של אותו   הרי זה שופך דמים! – ויעליבוהו שמגיע לאותו ילד שיחרימוהו

 תלמיד, מי יודע אם זהו עיוות שיכול לתקן?

ואם מנע פגיעה על ידי זה במישהו אחר  –ע"כ כל אחד ישיב הלקח מדברים אלו אל לבו 

 זה שכרי. והיה –

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

  הסוגיות פי על ידםותפק אשהל איש בין ההבדלים
 סנדו הלל

 

נקנית בשלוש דרכים, והגמרה מקשה מדוע  אשההמשנה בתחילת מסכת קידושין אומרת ה

וקא שלוש דרכים ולא שלושה? אז עונים שדרך לשון נקבה. הגמרה מביאה פסוקים וד

אך יש פסוק שסותר זאת ''בדרך אחד יצאו אלך ובשבעה דרכים ינוסו  ,טענה זו חלהוכי

אז עונים שכאן עוסקים במלחמה ודרכו  !צריך להיות כתוב בדרך אחת – ושואלים ,'לפניך'

סוגיה זו . לכן כתבה תורה בלשון זכר .לעשות מלחמה אשהשל איש להילחם ואין דרכה של 

לדעתי  .אשההאיש במלחמה יותר אקטיבי מה – אשהמעידה על הבדלי תפקידים בין איש ל

 .להרוס את הרחמנות שלהיותר עדינה והמלחמה עלולה  אשהה

אלה שלוש דרכים  מוכיח מדוע המשנה לא כתבה שלושה דברים בהמשך העמוד רבי שמעון

כי יקח איש אשה ולא כתב כי תלקח  (יג, דברים כב)דתניא ר''ש אומר מפני מה אמרה תורה "

אשה לאיש מפני שדרכו של איש לחזר על אשה ואין דרכה של אשה לחזר על איש משל 

 -אבדה"י אומר "רש ".בדה לו אבידה מי חוזר על מי בעל אבידה מחזר על אבידתולאדם שא

ויסגר בשר מצלעתיו  להים תרדמה על האדם ויישן ויקח אחת-''ויפל ה' א ".אחת מצלעותיו

אשר לקח מן האדם לאשה ויבאה אל האדם: ויאמר האדם הצלע להים את -תחתנה: ויבן ה' א

)בראשית ב,  לזאת יקרא אשה כי מאיש לקחה זאת:" זאת הפעם עצם מעצמי ובשר מבשרי

, זהו )שמות כו, כ( כמו ולצלע המשכן מסטריו, -מצלעותיו" במקום אומררש"י  כב(.-כא

בריאת האדם היתה  – כפשוטומסביר י "רש". נבראו )עירובין יח.( שאמרו שני פרצופין

 הוא לקיחת אחד מצדדיובתחילה גוף אחד בעל שני פרצופין אחד מלפניו ואחד מאחוריו וב

על כן יעזב איש את אביו ואת " הפריד בין הפרצופין וחלקם לשני גופים מובדלים זכר ונקבה

כי הבהמה והחיה " :ן אומר שם"הרמב. " )בראשית ב, כד(אמו ודבק באשתו והיו לבשר אחד

ה אמר א הזכר על איזה נקבה שימצא וילכו להם ומפני זואבל יב ,אין להם דבקות בנקבותיהן

הכתוב בעבור שנקבת האדם היתה עצם מעצמיו ובשר מבשרו ודבק בה והיתה בחיקו כבשרו 

ויחפוץ בה להיותה תמיד עמו וכאשר היה זה באדם הושם טבעו בתולדותיו להיות הזכרים 

מהם דבקים בנשותיהם עוזבים את אביהם ואת אמם ורואים את נשותיהן כאלו היתה עצם 

 ".מעצמיו



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  221 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

אך מדוע האיש יותר אקטיבי למה האיש מחזר  ,אשהמדוע האיש מחזר אחר העד כאן ראינו 

"כי הנקבה מקבלת השלמה מן האיש,  ב:המה''רל בספר חידושי אגדות כות ?אשהולא ה

אבל  הרבה דברים הם חסרים ואינם מקבלים השלמה ולפיכך אין הנקבה מחזרת אחר האיש

נחשב הנקיבה אבדה אל הזכר כאשר הזכר מחזיר אחר הנקבה כי הזכר חסר מין הנקבה ו

נאבד הימנו מה שצריך לו ולפיכך מחזיר הזכר על הנקיבה אבל הנקיבה אם אין לה הזכר לא 

נחשב רק שאין לה השלמה וכמה דברים שאין להם השלמה כי השלמה הוא מעלה נוספת על 

י מה שהיה קודם לכך לא ניקרא זה אבדה רק אל הזכר ניקרא אבדה שחסר משלו כמו מ

לכך לא נחשב  אשהשנאבד ממון שלו שהוא תחת רשותו אבל האיש אינו תחת רכוש ה

 .אבדה"

להשלמה. איש בלי אשה מרגיש ממש חיסרון.  נראה שהמהר"ל עושה הבדל בין חיסרון

 .מקבלת מין האיש רק תוספת שלמות ולכן לא מרגישה צורך לחזר אחר האיש אשהלעומתו ה

 . אשהתחת רשות הבעל והבעל אינו תחת רשות ה שהאדים שהיזה מעיד על הבדלי תפק

 אשהואם ה אשהולא ה ה: שמדברת על כך שהבעל הוא זה שנותןדף ובזה מובנת הסוגיה ב

 מספק. הקידושין נפסלים –' ונתן הוא ואמרה היא. 'נותנת זה פוסל את הקידושין

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  225 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 הפתיחה סוגיית של המשמעות –האשה  חשיבות
 ויזן נתאי \ הלשונית

 

סוגיות לשוניות הנוגעות בכמה  י שניתן לראות, בתחילת מסכת קידושין ישנם כמהכפ

 שנשאלת: מדוע? השאלה מתחלקת לשני חלקים:  הנושאים נרחבים, והשאל

 מדוע בכלל ישנם סוגיות לשוניות בגמרא? .2

מדוע הם מופיעות דווקא בהתחלה? הרי אנחנו יודעים שישנם גם כמה סוגיות  .2

 ת באמצע הגמרא במסכתות שונות.לשוניות אשר מופיעו

אופייניות לדרכה הרגילה  ןניתן לראות שהסוגיות הלשוניות אינ – נתחיל בשאלה הראשונה

 .)אביי, רבא וכו'( של הגמרא, משום שבד"כ מזכירים גם בגמרא הרבה אמוראים ותנאים

ן להסיק אופיינית ללימוד אותו אנו לומדים בד"כ. כלומר נית וובכלל, אין שיטת לימוד ז

הזאת כנראה נכתבה ע"י גאונים/סבוראים, אשר שיטת לימוד זאת גם אופיינית  השהסוגי

 להם ולדרכם. 

אז הגענו למסקנה: הסוגיות הללו נכתבו ע"י גאונים/סבוראים. עכשיו, אנו יודעים גם שלא 

ל יכניסו סוגיות מיותרות לגמרא, ולכן ישנה סיבה שהכניסו את הסוגיות הללו. עכשיו נשא

 את השאלה השנייה שאולי תוביל אותנו לתשובה: 

מופיעות דווקא בהתחלה? הרי אנחנו יודעים שישנם גם כמה סוגיות לשוניות אשר  ןמדוע ה

 מופיעות באמצע הגמרא במסכתות שונות.

כ, משהו שמופיע בהתחלה בא לתת לנו כמה הנחות יסוד להתחלה, בשביל נוכל להבין "בד

יותר לעומק. ניתן להוציא הנחות יסוד בסיסיות כגון: הדרך, לשון  את סוגיות הגמרא הבאות

זכר ונקבה, נקבעת בהתאם למדובר. ואם אין צורך להתאים, כותב התוספות שכל התורה 

ונשאלת השאלה: מדוע דווקא בלשון זכר? הרי אנו יודעים שהתורה  כולה נאמרה בלשון זכר.

תאמה בין המדובר ללשון הזכר ו/או הנקבה, אם היא לא יודעת מה לכתוב, כי אין צורך לה

היא לא תכתוב סתם בלשון זכר. היא באה ללמד אותנו משהו. ועוד, הרי לתוספות גם אין 

את הבעיה לכתוב את הסיבה מדוע כל התורה בלשון זכר, אז מדוע הוא לא כותב לנו את 

מתייחס לתורה הסיבה. כנראה שאת הסיבה נוכל למצוא בגמרא בעצמנו. ישנו עוד פסוק ה



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  227 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

תורה אלא לגוף התורה עצמה, ובמקרה הזה דווקא מכוון לשהגמרא מביאה כהוכחה, אך לא 

תהילים בו באם נתבונן בכל פרק . היא נקבה. הפסוק: "תורת ה' תמימה, משיבת נפש..."

יט( נחשוב לכאורה שהפסוק לא קשור, הרי דוד משבח את מעשה ידיו  מזמורמובא הפסוק )

מרחבי הבריאה, ופתאום במעבר חד מדבר על: "תורת ה' תמימה משיבת  של הקב"ה בכל

 .נפש..."

הבה נתבונן בפסוק השלם: "תורת ה' תמימה משיבת נפש, עדות ה' נאמנה מחכימת פתי". 

כלומר, הפסוק  ."...מחכימת פתי" – ניתן לראות שהחלק השני של הפסוק מדבר על זכר

בחלק השני לזכר. למה הוא ו ,באיזה שהוא מובן האשהוא מתכוון ל 'ה' תמימה תתור'אומר 

מתכוון? מה הוא בא להגיד? אם נתבונן בפסוק נראה שבחלק הראשון, חלק הנקבה, הוא 

מדבר על תמימות ושלמות של התורה, לעומת החלק השני, חלק הזכר, שמדבר על זה 

היא לכאורה  האששהתורה משלימה חיסרון. אם כן ניתן אולי להסיק, שכוונת הפסוק הוא שה

שלמה והאיש הוא חיסרון נשלם ע"י התורה. מה שיכול אולי להסביר לנו את לכאורה 

האפליה השוררת בין נשים לגברים בנוגע ללימוד התורה. הגברים הולכים ללמוד תורה 

כשהנשים עובדות ומפרנסות את הבית. לכן גם כפי שהזכרנו לעיל, שלימוד התורה עצמו, 

כל התורה בלשון זכר נאמרה, משום שהגבר לומד את התורה הזאת כמו שתוספות אומר ש

כבר שלמה  אשהשהגמרא מדברת על התורה גופא, שכביכול ה אשהידה, לעומת ה-תקן עלנו

כתורה ולמדה אותה. כלומר, מה שתוספות אומר שכל התורה כולה נאמרה בלשון זכר, בא 

סביר את השאלה שגם שאלנו, , ולא הגבר. אולי מאשהלהדגיש לנו דווקא את חשיבות ה

מדוע תוספות לא מסביר את מה שאמר, שכל התורה כולה בלשון זכר נאמרה. אולי משום, 

שהסבר רגיל ופשוט היה מחזק לנו את צד הגבר, וללא הסבר, ניתן להסיק שהוא שם דגש 

 .אשהדווקא על ה

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  226 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 עשו ידי והידים יעקב קול הקול – בכסף כיצד
  אברהמי חזקי

 

כיצד בכסף? נתן לה כסף או שוה כסף, ואמר לה הרי את מקודשת לי, הרי את מאורסת "ת"ר: 

מקודשת. אבל היא שנתנה ואמרה היא הריני מקודשת לך, הריני  -לי, הרי את לי לאינתו

 ".אינה מקודשת -מאורסת לך, הריני לך לאינתו

 כיצד בכסף? -מדוע שואלת הגמרא את השאלה

לשון הקידושין, והחידוש המרכזי של הברייתא הוא הדין שאשה  הרי העניין המדובר כאן הוא

לא יכולה לקדש את בעלה! לא דיני הכסף הם הנושא המרכזי. היה לגמרא לכתוב "כיצד 

 בדיבור?" או "מי מקדש?", ומדוע השאלה היא על עניין הכסף?

 רה.בלשון הכסף עצמו יש משמעות של אמי -וי"ל, שמאחר ונקטה כאן הגמרא לשון כסף

משמעותית, ההרי האופן של קידוש בכסף כאן הוא לא רק העברת מטבעות, אלא גם האמירה 

ומשאלת הפתיחה אנחנו לומדים שגם האמירה נכללת במילה כסף. כסף קשור קשר הדוק 

 לאמירה, והיא משמעותית בו.

שהוא "כי יעקב, וזה מה שאומר רבי נתן, )בליקוטי הלכות, הלכות ראשית הגז ה' אות ט'(: 

הצדיק בעצמו שעוסק בתורה בתכלית הקדושה לשמה בשלמות גמור אף על פי שנוטה מעט 

לשמאל בשביל פרנסה ועשירות, אף על פי כן אין לו פנאי לצייר את העשירות לגמרי, 

ובהכרח שתהיה מלאכתו נעשית על ידי אחרים... וזה שאמר יצחק "הקול קול יעקב" בקדושה 

על פי כן "והידיים" שהם כלי המעשה הממשיכים העשירות הם  ובצחות ובזכות נפלא. ואף

בבחינת "ידי עשו" באיזה בחינה של שמאל על ידי זה דייקא "ויברכהו" בעשירות, כי דייקא 

 .על ידי זה בחינת זאת ממשיכין עושר וכבוד"

רבי נתן אומר שזהו העניין של כסף. שמאחורי כל כסף צריכה להיות אמירה, צריך להיות 

ל יעקב, צריך להיות אדם קדוש שדיבוריו קדושים, והוא מקדש את הכסף. זה מה שנותן קו

ואמר לה" דווקא על ידי הנתינה  "כיצד בכסף? נתן לה... -לכסף את המשמעות. אם כך



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  220 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

שלו והדיבורים הקדושים שלו אל תוך המעשה,  והאמירה של האדם, הוא ממשיך את התורה

 וכך בכסף. 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  229 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                    האבידה ומשל סוגייתל 'יהוידע בן'ה של פרשנותו
 מרזייב ומאיר וניאןעשמ יצחק

 

 .'משל לאדם שאבדה לו אבדה, מי חוזר על מי, בעל אבדה מחזר על אבדתו' משל האבדה:

שהנמשל לא דומה למשל, שאבדה של אדם אין בה  -ומפרש רבנו יוסף חיים: אפשר לומר 

שיש בה דעת לחזור לבעלה, ואי אפשר לדון  אשהכן ב דעה שתחזר אחרי בעליה, מה שאין

 אפשר מן אי אפשר.

היא נולדה מאביה ואימה, ושלהם היא, ואיך נעשית אבדה של איש? אבל סתם  אשהועוד, ה

אצל הבעל בהתחלה ואבדה ממנו, ולכך הוא מחזר עליה להשיבה אליו,  האבדה, היא היית

 כאשר הייתה אתו בהתחלה.

נו בגמרא שאומרים: נותנים לבתולה י''ב חודש קודם הנישואים, כדי להכין ונ''ל בס''ד, מצא

 צורך קישוטיה, וצריך להבין למה צריך לתת לה כל כך הרבה זמן שהוא י''ב חודש?

והפירוש הוא על פי מה שכתב הרב אוהל יעקב ז''ל בפרשת יתרו, שהביאו שם על מתן תורה. 

וא, כי היה באיזה עיר גדולה אחת רב ומורה גדול ואני העבד ימשיל אותו על ענין זה, וה"

 דכמה שנים, ולעת זקנותו רצה לבקש לו עיר יותר קטנה שיוכל ללמד שם, לבלתי יוטר

בעסקי ההמון הגדול הזה, הוא קרא לראשי עירו ושאל אותם לחוות דעתם, אם הם מסכימים 

ל ראשי העיר האחרת עמו על הדבר הזה, והם אמרו לו שיעשה הטוב בעיניו, והוא כתב א

אם הם יכולים לקבל אותו למורה, והם תכף קיבלוהו, והם בחרו כמה אנשים, לקחת כמה 

עגלות להביא את הרב ואת ביתו, וכאשר הגיעו העגלות לפתח העיר, התקבצו כל ראשי העיר 

והם רבו עם האנשים שבאו לקחת את הרב שהם לא נותנים לרב שלהם לצאת מן העיר, 

ור, אנשי העיר האחרת באים אצל הרב והם מספרים לו את מה שקרה, הרב ויגרשום לחז

קורה לראשי העיר, ואומר להם: הלא תחילה שאלתי את פיכם ונתרציתם, ועתה למה חזרתם, 

והם אמרו לו: חלילה לנו מלשנות דבורינו, קום לך ועשה כרצונך, ויאמר לאותם אנשים 

כנסו בפתח העיר, וחזרו גדולי העיר ורבו עמהם שיגישו העגלות להכניסם העיר, וכאשר הם נ

ולא הניחו להם לקחת את רבם. הם חזרו לפני הרב ואמרו לו: הם רבים אתנו ואינם רוצים 

שתלך עמנו, וחזר הרב וקרא לראשי העיר ואמר להם: מה זאת תעשו למה חזרתם בכם, והם 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

האנשים מהעיר האחרת  אמרו לו: לא חזרנו בנו עשה כרצונך להביא העגלות, ואמר לאותם

שעכשיו הם הסכימו ותביאו את העגלות לביתי וכן עשו, וכאשר הם קרבו לבית הרב, נקבצו 

ראשי העיר והיכו אותם ורבו איתם ואמרו להם: את רבינו הגדול אתם באים לקחת, לא ניתן 

 אותו לצאת מאתנו, אותם אנשים חזרו לבית הרב ואמרו לו: כי עתה הוסיפו להכות אותנו

גם כן, וכך וכך עשו, והרב קרא לראשי העיר ואמר להם: מה הדבר הזה אשר אתם עושים, 

חלילה לנו לשחק בך, ורק אנחנו עושים כן לטובתך לכבודך  שאתם משחקים בי, ואמרו

ולתפארתך, יען כי אתה כתבת אל אנשי אותה העיר לקבל אותך, ומי יודע מה הם חושבים 

שאנו רצינו לגרשך מעירנו, לכן עשינו את כל המעשים  םהבליבם, אולי הם חושבים בעיני

בנינו כדי שהם יבינו שאנחנו אוהבים אותך, ורק בגלל שכבוד תורתו רצה הסכמנו לכבודו 

 "ללכת.

נמשל: הנה תבוא לומר נא בחייך הטובים, האם אדם שיש לו שפחה האם יתן אותה לאחרים? 

 ביתו בחינם ועוד, משלם כסף לבעל.  או ק"ו ישלם על זה? אז איך אבי הבת מוסר את

ובזה יש פיתחון פה לומר שהאב לא אוהב את ביתו בכך שהוא מביא הרבה כסף להוציא 

 אותה מביתו, ככה תשפוט השערת השכל.

נשא ולהביא יותפקידה הוא לה אשהאמנם באמת הדבר לא כך, כי כולם יודעים שרצון ה

עליה כסף רב לצורך נישואיה ולצורך חופתה  ילדים, ומחמת שהיא חשובה בעיניו הוא מוציא

 כדי למלאות רצונה וחפצה. 

אמנם, אף על פי שכולם יודעים שהאב עושה את כל המעשים האלו לצורך ביתו, עם כל זה 

י''ב חודש כדי להכין את צורכי חופתה וגם כדי להראות שהבת  אשהחכמים תיקנו לתת ל

ובוודאי אחרי כמה חודשים הבעל ירצה לקדש  יקרה אצל אביה, והוא לא סתם משחרר אותה,

אותה, ואז הוא יבוא לאבא וישכנע אותו שיתן לו כבר את הבת שלו והאבא לא ירצה וכך 

 יראה אהבת האב לביתו.

'', ולא שהאב יקח את ביתו לבעל, כי כך אשהולפי זה, מובן הדבר למה כתוב ''כי יקח איש 

 נראה אהבת האב לביתו.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ינו בכמה מקומות שאבי הכלה משתדל לקדש את ביתו, ואם כך יוצא ואם תאמר, הרי רא

 ולא כמו שראינו. אשהזלזול ב

הנה באמת לא יוצא גירעון מזה, כמו שכתבו רבינו הארי ז''ל ואחרים, שיש שני זיווגים זיווג 

ראשון וזיווג שני, דהיינו הזיווג הראשון הוא טרם בואם לעולם בעולם הנשמות, והזיווג שני 

 א בעולם הזה.הו

ולפי זה נראה, שאם האב מחזר למצוא איש לביתו, זה מאחר שהיא נקראת אבדתו של הבעל 

מאחר והיא היתה נשואה לו בעולם הנשמות, ולכן האב מחפש לתת את ביתו וזה לא גירעון 

 לה, כי הוא רוצה לקיים השבת אבידה, ונמצא המשל של האבידה מובן.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  223 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 עצורתי'דין האומר לאשה הרי את ' 
 איתן רבינק

 

מובאות בגמרא הרבה אפשרויות של לשונות שמחליפות את הלשון 'הרי את מקודשת', ויש 

לכל האפשרויות  ',הרי את צלעתי'ספקות לגביהן האם הן נחשבות לקידושין. אם נגיד אמר 

 אשה.לצלעתי יש מקור מכך שלאדם לקחו צלע אחת וממנה בראו את ה קיש מקור בתורה

 י לתוספות."אך הדעות לגבי מקור זה חלוקות בין רש ,יש מקור בספר שמואל 'עצורתי'ל

אחימלך  .בספר שמואל מסופר על דוד שבא לאחימלך הכהן וביקש ממנו לאכול לחם הפנים

בימים  אשהעונה לו שאם הם רוצים לאכול הם צריכים להיות טהורים וצריכים שלא יהיו עם 

 .י והרד"ק נחלקים לגבי משפט זה"יתה עצורה לנו. רשהי אשההם עונים שהרי הו הקודמים,

אבל עם  ;וזה מסתדר לפי ספר שמואל ,מלשון לעצור ,לא הייתה איתם אשהי אומר שה"רש

הוא מתכוון שלא תהיה  אשהשמתי שאיש אומר זאת ל הגמרא זה לא מסתדר כי זה אומר

ולמרות זאת הם הוא אומר שעצורה הכוונה שהייתה איתם  – איתו. הרד"ק חושב אחרת

 שיטה זו מתיישבת לנו עם הגמרא וגם עם ספר שמואל.  .טהורים והם יכולים לאכול מהלחם

 .שנאספת לביתו ,זה מלשון עצרת עצורהרושם שעושה ששם  ,עכשיו ניגש לרש"י בגמרא

שכבר אמרנו כ ,י מערער שם בדברי רבותיו שאומרים שלומדים מהפסוק בספר שמואל"רש

י אומר שלא לומדים "לכן רש .וזה לא מסתדר לנו פה ,ון עצורשצורה מלי פירש את ע"שרש

י "לק על רשוהתוספות ח .מקורות אלא מהדקדוק של המילה שעצורה זה מלשון עצרתהמ

ה זש ,הייתה עמהם והם נטהרו אשהוחושב כמו הרד"ק בספר שמואל שעצורה הכוונה שה

ו יותר חזקה כי לו יש מקור כמו התוספות גם חושב שטענת .המקורות שנימסתדר לנו עם 

הרמב"ם עם  .לעומת זאת לרש"י אין מקור והוא לומד מדקדוק במילה .שלרוב הספקות יש

בלשונות המסופקים שאם עסקו בענייני קידושין  'הרי את עצורתי'המפרשים כולל את 

 ',אסופתי'שהוא כתב במקום עצורתי איתו, אך הרמב"ם השני שפתחתי  ,מקודשת מספק

אפשר להסיק מכך שהגרסאות  .בכלל לא כתיב בלשונות המסופקים בגמרא 'סורתיא'ש

הרי 'לגבי עצורתי השולחן ערוך לא מתייחס לספיקה של  .השונות זה בגלל הדעות השונות

 .ואפשר להסיק מכאן שזה אפילו לא בספק קידושין ',את עצורתי



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

בעקיפין גם האחרונים לגבי  כך גם הראשונים נחלקים ,י ותוספות"לסיכום: כמו שנחלקו רש

 .ההלכה

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  221 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 האם חלים קידושין בשפה אחרת? 
 רפי סווידלר וצור עמישב

 

"הרי את __" )אשתי, ארוסתי,  אשההגמרא מביאה כל מיני מקרים שבהם האיש אמר ל

קנויה לי, שלי, ברשותי, זקוקה לי( ומסיקה שכאן יש קידושין ללא ספק. אבל מה אם 

ת לי, מיועדת לי, עזרתי, נגדתי, עצורתי, צלעתי, סגורתי, תחתי, הלשונות הבאות: מיוחד

תפוסתי, לקוחתי? האם קיימים הקידושין באמירות האלו? לאחר דיון מסקנת הגמרא היא 

שאם לא עסקו בענייני קידושין לפני כן, לא חלו קידושין. אבל אם כן עסקו בענייני קידושן 

 לפני כן, תיקו.

מקודשת בספק* )הרמ"א מוסיף  – ן: בלשונות המסופקים הנ"להשולחן ערוך פוסק כדלהל

כל זאת רק אם עסקו לפני כן בענייני קידושין, אבל  .שכך הוא הדין גם אם אמר חרופתי(

 – אם אמר בלשון חבה או אהבה -אין חשש ולאו קידושין הני. לדעת הרמ"א – אם לא עסקו

קידושין, או שנתן בשתיקה ושניהם  אם האשה מקבלת לשם – חוששין לקידושין, ומכל מקום

 הוי קידושין. – אומרים אחר כך שכיוונו לשם קידושין

הרמב"ם מסכים עם השו"ע כמעט מילה במילה, ומוסיף שיש לקדש את האשה בכל לשון 

 שהיא מבינה כל עוד מובן בפירוש שזוהי לשון קידושין בשפה זו.

תי שיש קידושין מכיוון שביהודה ובאמת בגמרא מובאת ברייתא שמסבירה על לשון חרופ

זוהי לשון אירוסין )ושואלים: מה, יהודה זה רוב העולם? כך נוהגים גם מחוץ ליהודה? אלא 

 מדובר רק בתוך יהודה וזו בדיוק הלשון שאשה בתוך יהודה מבינה(.

מבינים מכאן שאכן אפשר לקדש את האשה בכל שפה שמובנת לה אם מדובר במקרה שאין 

" )הרי את You are now my wife"  –  הייתה קידושין. למשל אם אמר לה ספק שהכוונה

 חלו קידושין.  – " )הרי את זקוקה לי( you are now dependent on meאשתי( או "

 ולכן צריכה גט. ,*הכוונה שהחמירו חכמים בעניין ומקודשת

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  225 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 בפלוגתא א"הריטב ושיטת י"רש שיטת
 ויזן נתאי

 למסקנה שבכל מקום שיש 'פלוגתא' שונים "דרך". הגמרא בדף ג. מגיעה 

נחלקו רש"י והריטב"א בנוגע לפירושה המדויק של המילה פלוגתא. רש"י מפרש: כל מקום 

שישנו מיעוט, כלומר: כך וזהו. ואינו כך במקומות אחרים. הריטב"א בעקבות אימרתו מקשה 

 דרך. עליו שתי קושיות: קושיא א: הרי המניין בא למעט, ולא המילה

 קושיא ב: לשון המילה פלוגתא אינו נשמע כך.

על כן מפרש הריטב"א פלוגתא כאשר משווים את זה לעניין זה ולעניין זה. ומתי שאיננו 

משווים, כלומר בגיטין, מקבלים אנו את תירוצו של רבי שמעון. וזב, מפני שדרכו של זב 

 ליבדק...

תו של הריטב"א? מה בכל זאת הייתה עכשיו נשאלת השאלה: הרי רש"י לא חשב על קושיי

אני הייתי מתרץ את קושייתו הראשונה של הריטב"א: הרי ע"פ סוגייתנו, כל פעם  סברתו?

עכשיו, אנחנו צריכים שזה  .שמגיעה המילה דרך מיד קופצת לנו נורה: "יש כאן פלוגתא"

שיטתו של חידוש שיביא לנו נפק"מ, אחרת למה לנו לרשום דרך בכלל? ע"פ  הויהיה איזש

הריטב"א וע"פ מה שאמרנו הרי קשה! משום שאנו רואים לבד את ההשוואה שיש במשנה! 

וכו'... ובלי  אשהלעומת רש"י. רש"י מחדש לנו שבשיטות הללו בלבד נבדק הזב/נקנית ה

 דרכים אלטרנטיביות וישנם עוד.  שלושנקנית ב אשההמילה דרך היינו חושבים שה

למרות קושייתו של הריטב"א. ולגבי הקושייא הראשונה,  זה אני חושב סברתו של רש"י

 .ה לי זה פשוט עניין של טעםנרא



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  227 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 קניין האשה
 ויזן נתאי

 

כאשר הגמרא מוכיחה שקיחה נקראת קניין היא מביאה שני פסוקים: "השדה אשר קנה 

הפסוק הראשון מגיע מהתורה והפסוק השני מגיע ". "שדות בכסף יקנו...-ו "אברהם...

 הו.מירמי

שואל התוספות: הרי למה פסוק מהתורה צריך סיוע מירמיהו שהיה נביא? ומתרץ: אם היינו 

בשטר חזקה או  "מביאים רק את הפסוק מהתורה היינו חושבים "השדה אשר קנה אברהם...

לכן הביאו לנו את , "...שטר מלבד הכסף, שהרי לא כתוב: "השדה אשר קנה אברהם 'בכסף'

הוכיח שהקניין אכן מתבצע בכסף )עד כאן התוספות(. ונשאלת הפסוק מירמיהו כדי ל

 השאלה: אם כן מדוע הביא מלכתחילה את הפסוק הראשון? תביא רק את הפסוק השני!

על זה יש לי תשובה: הרי נזכיר בהמשך, ממש כמה שורות קדימה שתורה זה נקבה, מה 

 שאומר שכביכול הפסוק מהתורה על השדה הוא לכאורה נקבה.

שדות זה זכר )שדה אחד(. אולי תוספות  ",ו נתבונן בפסוק השני: "שדות בכסף יקנו...עכשי

בא להציב לנו רעיון עמוק יותר. למרות שהגמרא הייתה יכולה להביא לנו רק את הפסוק 

העיקר. מכיוון  אהיא לא סתם בובה אל אשההיא בעצם באה להביא את הרעיון שה ,בירמיה

גם לא יכולה להסתדר בפני עצמה והיא חייבת גבר, כמו: 'טב  שהיא התורה לכאורה, אך היא

שיוזכר בפרק שני. כמו"כ המשל של רבי שמעון של בעל  'למיתב טן דו מלמיתב ארמלו

. אמנם היא חשובה, אך אינה יכולה לעמוד אשהאבידה מחזר על אבידתו. האבידה זוהי ה

לים. כך גם באדם וחווה. חווה בפני עצמה, משום שאם נחזור לאבידה היא לא שווה בלי בע

 יצאה מצלעתו של אדם, כלומר היא תלויה בו, ואינה יכולה להתקיים בפני עצמה. עד כאן.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  226 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ע"פ ה'שם משמואל' –נתן הוא ואמרה היא 
 קליין נעם

 

משווה בין קידושי  97על ה"שם משמואל" וסוגיית "נתן הוא ואמרה היא": ה"שם משמואל"

מכך ששניהם אינם סתם לקיחה וקניין רגילים, בהם יש רק  אשה לשדה עפרון, ומתחיל

חיבור רגעי בין הנותן למקבל שנפסק מיד, אלא יש בהם מימד עמוק יותר, של חיבור יותר 

עמוק ויותר ממושך בין שני הצדדים, והכסף במקרה הזה בא רק כדי לתת את התנופה 

עפרון  – כזה, צריך שהצד המקבלהראשונית לחיבור, ולא לצורך קניין. ועל מנת ליצור קשר 

ממעשיו הרעים,  – יסכים להתנתק קצת מהעולם, עפרון – בשדה עפרון והאשה בקידושין

ן סירב להתנתק ולהיות אסורה על כל העולם, ובכך יוכלו להתחבר. אלא שעפר – והאשה

ת ממעשיו הרעים, ולכן לא קיבל מהחיבור, ולא זו בלבד שלא קיבל אלא אף הפסיד את קדוש

הרי היא  – האות ו' שהייתה בו לכתחילה. וכך גם באשה, אם אמרה היא אפילו שנתן הוא

אסר על כל העולם, ולא זו בלבד שאינה יכשדה עפרן, שאינה מוכנה להתקדש לאיש ולה

 .מקודשת )אליבא דה"הכי קתני"(, אלא שירדה מקדושתה

  

                                                           
: קיצור הדברים שמשונה הי' ענין קנין מערת המכפלה שנת תרע"ח שמיני עצרת -ראו שם משמואל חלק המועדים  97

בין המוכר ללוקח, אלא ברגע המכירה ואף גם זאת מכל קנינים דעלמא, דכל קנינים דעלמא כה"ג הם מבלעדי חיבור 
 לא בנכרי ושדה עפרון הי' קנין עם חיבור:

ומעתה יובן ענין הלימוד של קדושי אשה משדה עפרון, שכמו ששם הי' חיבור אברהם לעפרון ע"י הכסף ושע"י כך משך 
קדושי אשה אף שאיננו קונה ממנו את קדושת אות וא"ו, ומ"מ נקרא קנין כמ"ש השדה אשר קנה אברהם, כן נמי 

מאומה, אלא מ"מ הכסף עושה חיבור שהוא מתחבר אלי' ע"י הכסף ונעשית אגידא בי', אחר שנתרצית להיות נאסרת 
אכ"ע, וכמו בענין שדה עפרון, אלא באשר הי' רע עין ועם חפצו בחיבור אברהם לא סר מרוע מדותיו, נמשכה הקדושה 

א נשאר ריק, אבל בקדושי אשה שהיא נתרצית להיות נאסרת אכ"ע ושויא א"ע שהיתה בו מאז ונדבקה באברהם, והו
 אליו כהפקר כמ"ש הר"ן )נדרים ל'.( נשאר אצלה החיבור והאגידא למקדש:

ומעתה מיושב מה שלא כתיב בתורה כי יקנה איש אשה, שא"כ הי' במשמע שהוא קונה דבר מה וזוכה בה, ואין הדבר 
י', וזהו כי יקח ולא כי תקח, שהרי הנותן מתחבר למקבל ולא המקבל לנותן. ומיושבת כן אלא חיבור לבד שמתחבר אל

נמי קושיית התוס' דקיחה דשדה עפרון אכסף קיימא וקיוזה דאשה אאשה קיימא, דאינו מדייק משם אלא דחיבור 
תוס' דאינו חושש אברהם לעפרון הי' באמצעות הכסף, וכ"כ כסף שהמקדש נותן לאשה. ויש להעמיס זה בתירוצם של ה

 אלא שמוצא שם לשון לקיחה אע"ג דלא דמי:
וממוצא הדברים נשמע במקבל ומשפיע, שבאמצעות ההשפעה מתקרב ומתחבר המשפיע למקבל, ואם המקבל אין ראוי 
לו החיבור עוד מגרע גרע, כי נמשך ממנו מעט הקדושה שהיתה בו מכבר ונשאר ריק ומנוער מכל, כדמיון עפרון שע"י 

י' ראוי לו החיבור באברהם, מחמת שלא נתרצה להניח את מהותו ומדותיו הרעות, נמשכה ממנו קדושת אות שלא ה
 הוא"ו שהיתה בו מכבר:



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  220 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 :שלישישער 

 "מצות הבן על האב"
   וגיותהס בעקבותים ומאמרים שחידו

 

 למדו אמנותל
 יהונתן מוכתר

 
 אדם ללמד בנו אומנות? הגמרא עונה שני שואלת הגמרא )קידושין דף ל ע"ב( מניין שחייב

תירוצים המסתמכים על אותו הפסוק "ראה חיים עם אשה אשר אהבת", אם אשה ממש, אז 

לה לתורה אם האשה בפסוק משו מאידך,כשם שחייב להשיאו אשה כך חייב ללמדו אומנות. 

 אז כשם שחייב ללמדו תורה כך חייב ללמדו אומנות. 

מהגמרא פה על פניו נראה שלימוד האמנות הוא דבר הנלווה לעיקר )האשה או לימוד 

בנוסף  98התורה(, "...כשם ש..." לימוד האומנות הוא כמו הציווי לישא אשה או לימוד תורה.

אך  ,הם ציווים שיש להם סימוך במקרא ראוי לציין כי הציווי ללמד )וללמוד( ולקחת אישה

 ממקרא אחר. הנדרשלימוד האומנות הוא ציווי 

 בלימוד תורה כנגד לימוד האומנות.  ף המסכת בדף פב. ישנה דעה במשנה העוסקתבסו

"ר' נהוראי אומר מניח אני כל אומנות שבעולם ואיני מלמד את בני אלא תורה שאדם אוכל 

לו לעולם הבא ושאר כל אומנות אינן כן כשאדם בא לידי  משכרה בעולם הזה והקרן קיימת

חולי או לידי זקנה או לידי ייסורין ואינו יכול לעסוק במלאכתו הרי הוא מת ברעב אבל 

 התורה אינה כן אלא משמרתו מכל רע בנערותו ונותנת לו אחרית ותקוה בזקנותו..." 

 ה. כל המשנה ואף מקצרת בלשונה יותר מהמשנ על הגמרא חוזרת

שאין עניין בלימוד אומנות לבן, אלא יש רק היא נראה כאן שדעת ר' נהוראי ע"פ הפשט 

 ללמד תורה.

                                                           
 וידוע שקטן נתלה בגדול...  98



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  239 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ברישא של המשנה הזו נאמר כך: "רבי מאיר אומר לעולם ילמד אדם את בנו אומנות נקיה 

אומנות שאין בה עניות ועשירות שלא עניות  י שהעושר והנכסים שלו שאיןוקלה ויתפלל למ

 ות ולא עשירות מן האמנות אלא הכל לפי זכותו."מן האומנ

נראה מכאן שרבי מאיר חולק על ר' נהוראי, שהרי הוא אומר שיש ללמד את בנך אומנות, 

טוען שיש ללמד את בנו תורה שר' נהוראי לעומת אמנם קלה ונקיה אך בכל זאת אומנות, 

ללמד את בנך לעומת הגמרא הראשונה שהבאנו האומרת שיש בפשטות זאת גם בלבד. 

אומנות ללא חילוקים של קלה ונקיה או לא, ובהחלט, בפשט אומרת שצריך ללמד אומנות 

 ולא ללמדו תורה בלבד.

 99ותמוהים דברי ר' נהוראי מאוד, איך חלק על הגמרא כך? ועוד אנחנו יודעים ממסכת אבות

 100ם מהגמראועוד אנחנו יודעי ;"וכל תורה שאין עמה מלאכה, סופה בטילה וגורעת עוון"

"רבי יהודה אומר כל שאינו מלמדו אומנות מלמדו ליסטות, מלמדו ליסטות סלקא דעתך? 

אלא כאילו מלמדו ליסטות.", כלומר מי שאינו מלמד את בנו אומנות גורם לו להגיע לעוון 

ומביא אותו לידי ליסטות. איך ר' נהוראי לא קיים את החיוב של לימוד אומנות, ואדרבה איך 

 " על בנו מעוון ומליסטות?לא "הגן

 101ותירצו כמה מהראשונים.

קבע,  ,המהרש"א מתרץ שעיקר כוונת ר' נהוראי היא שלימוד התורה צריך להיות העיקר

כלומר שר' נהוראי אומר מניח אני את הקביעות שבכל האומניות, ואני  .והאומנות ארעי

  102מלמדו תורה בקבע ומלאכה קלה שיוכל לעשותה בארעי.

הם צריכים ללמוד גם ושע מתרץ כי מעטים האנשים שמלאכתם נעשית ע"י אחרים, והפני יה

נפסקה הלכה שצריך ללמד את בנו אומנות,  .אומנות )שלא יגיעו לידי ביזוי תורה או לעוון(

אך ר' נהוראי אמר על עצמו שראה שבנו זריז וממולח בתורה ולכן הוא מניח כל אומניות 

                                                           
 פרק ב' משנה ב' 99

 כט. וגם ל: 100
 וב, ראוי לעיין.אביא את עיקרי דברם אך ראוי לעיין, וגם הבאתי רק את השיטות העיקריות, ישנן עוד שיטת וש 101
ומוסיף שדווקא מלאכה קלה כדי שיוכל לעסוק בה גם בזקנות, אם תהיה מלאכה כבדה לא יוכל, ובגלל שעוסק  102

 בתורה קבע מלאכתו, הלה, תתברך גם בזקנותו.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  232 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ז וממולח יכול להגיע להיות ת"ח וצדיק גמור ומלאכתו תיעשה בעולם, ובאמת בגלל שהוא זרי

 ע"י אחרים, ולכן לא יצטרך לאומנות. אך ההלכה לכולי עלמא היא ללמד את בנו אומנות. 

אלא שמוסיף את עניין האמונה, שמי שסמוך ובטוח לגמרי בה',  ,המקנה מתרץ באופן דומה

מי שאין לו ביטחון גמור בהש"י צריך ללמד אך  ;הש"י יזמין לו פרנסה ויוכל ללמוד רק תורה

 )וללמוד( אומנות.

האדם יכול ללמד אחרים בצורה שיכול ועיון יעקב מתרץ שאף התורה נקראת אומנות, ה

מביא תוס' בבכורות שאומר שמי שאין לו עסק אחר מותר לו לקבל שכר הוא לקבל בה כסף. 

 מדו תורה שאז יוכל לקבל עליה שכר. ן שאינו מלמדו אומנות אחרת יכול ללועל תורתו, וכיו

, וכוונת ר' נהוראי היא שאינו אומנות אחת הבן יהוידע מתרץ כי ודאי ראוי לאדם ללמוד

 מלמד את בנו אומנויות הרבה. 

אך ישנם פערים בין השיטות, האם ישנו מצב שאין צורך ללמד כלל אומנות או שהעיקר הוא 

האדם הלומד רק תורה צריך להיות אדם שמידת התורה אך בכל זאת מלמדים אומנות. האם 

 הביטחון אצלו חזקה או אדם זריז וממולח )שאלו מידות שונות באדם(.

 ואת החילוקים האלו ניתן לתרץ ואף למצוא להם מקור במשנה עצמה. 

תנא, לא רבי מאיר שמו אלא רבי נהוראי שמו, ולמה נקרא שמו " 103במסכת עירובין נאמר

" כלומר ר' נהוראי ורבי מאיר הם אותו אדם. .ר עיני חכמים בהלכהרבי מאיר? שהוא מאי

הפני  104סותר את עצמו? אלא כפי שאמר בפירושרבי מאיר אם כך, נשאלת השאלה מדוע 

כיוון היא אנשים שאינם ת"ח חכמים וצדיקים צריכים ללמוד אומנות שיהושע כי ההלכה 

חון אצלם חזק כ"כ שסומכים על שמלאכתם אינה נעשית ע"י אחרים, או שאין מידת הביט

)רבי מאיר( מעיד על  הש"י לגמרי. ולכן יש ללמד אומנות כהלכה לציבור. אך ר' נהוראי

" ולמה כאן נקרא רבי מאיר וכאן ר' נהוראי, בגמרא בעירובין בני.. מלמד את אניעצמו "מניח 

, כלומר בהלכהאומרת לנו שנקרא ר' נהוראי רבי מאיר משום שהוא מאיר עיני חכמים 

 כאשר עוסקים בהלכה הכללית נקרא רבי מאיר אך כשמדבר על עצמו נקרא ר' נהוראי. 

                                                           
 יג: 103
ובאמת אמרו כך כולם שיש ללמוד אומנות באיזשהו מקרה. ובפסיקה של הרמב"ם נראה שבאמת פסקו שיש ללמוד  104
 ומנות )כשיטת רבי ישמעל ]במחלוקתו עם רשב"י[( אך אפשר לאדם יחיד לנהוג כרבי נהוראי, כשיטת רשב"י(.א



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  232 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 "ויתפלל למי שהעושר והנכסים שלו... אלא הכל לפי זכותו." 

ידוע ש)כמעט( הרי תמוה מדוע בתחילה נקטה המשנה לשון תפילה ואח"כ לשון זכות. 

 הפוכים הם. 

, התרעם שאם לא רג את התנין בכוח תפילתושלאחר שה 105,כידוע מהסיפור עם רב אחא

. ומסביר שם המהרש"א כי כאשר האדם מתפלל ונענה היה מתרחש נס הייתם מסכנים אותי

אין זה בגדר נס, ולא מנכים לו מזכויותיו )כידוע שאם נעשה לאדם נס מנכים לו מזכויותיו, 

 . כויותוהסכנה הייתה ניכוי הז ,כפי שקרה עם אברהם אבינו ע"ה ועד רבים(

עניין התפילה הוא בבחינת מידת הביטחון, שאדם בטוח בהש"י כ"כ שהש"י מזמן לו פרנסתו 

 ."ויתפללואין כאן עניין של זכויות כלל, וזה רמוז תיבת " 106,שלא בדרך הטבע

ראינו ע"פ הסבר הפני יהושע כי ר' נהוראי העיד על עצמו שראה שבנו זריז וממולח ולכן 

ה יוכל להגיע למדרגה שמלאכתו נעשית ע"י אחרים, ע"י זה שנעשה למדו רק תורה, שע"י ז

זכויותיו של אדם הן מה שהאדם עובד בעולם הזה במצוות הש"י, ובפרט  ,ת"ח וצדיק. כידוע

הלימוד הוא הזכויות  ,כלומר 107;בלימוד תורה, שהרי "גדול תלמוד שמביא לידי מעשה"

כאשר ראה ר' נהוראי כי בנו "זריז  ןכאם )כמובן שחשובות מאוד מאוד המצוות המעשיות(, ו

היה ר' נהוראי סמוך ובטוח שבזכות תלמוד תורתו של  108וממולח ותלמודו מתקיים בידו"

בנו יבוא לו שכרו מהש"י. וגם המילה זכותו היא מלשון זכיות, נקיות, שהצדיק והת"ח הם 

 ובגשמיות, וזנקיים וטהורים, ולכן מלאכתם נעשית ע"י אחרים שאין הם "מתלכלכים" 

מדרגה שאדם מגיע אליה ע"י עבודה, ולכן ע"י זכותו דייקא ולא זכות בעלמא, אלא זכותו 

 109."זכותומה שעמל כליו. וכל זה רמוז בתיבת "הכל לפי 

 110ומצאנו שכל השיטות רמוזות במשנה.

                                                           
 קידושין כט: 105
 כידוע מהסיפור של ר' זושא 106
 קידושין מ: 107
 שם כט: 108
 ויש לומר שהתוס' יו"ט מתרץ אחרת, ויש לעיין. 109
 במשנה. שיטת הבן יהוידע והעיון יעקב יוסברו בהמשך איך רמוזים 110



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  233 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

"כי באמת כל המשא ומתן הוא תורה, כי, למשל, הדין  111:רבינו מביא עוד עניין, וזה לשונו

"המחליף פרה בחמור" הוא תורה, ומכל שכן כשעושין הדבר בעצמו הוא בוודאי תורה... 

 וכל כן כשעושין משא ומתן, צריך שיקשר מחשבתו רק בהתורה והדינים המלובשים שם...

מיות יותר, והיא למעלה מעבודת המשא ומתן, אף על פי שגם המשא ינעבודת התורה היא פ

 112ומתן היא עבודה גדולה..."

בינו אומר כי המשא ומתן צריך, והוא בעצמו התורה )ואם לא היה כהתורה מחזירים אותו ר

אליה ע"י דין תורה(, וכל הזמן כשעוסק במשא ומתן צריך להיות מקושר בהתורה, גם 

אומר גם כי עבודת התורה בנוסף הוא כשעובד ועוסק באומנתו צריך להיות בתורה עצמה. 

 מעבודת המשא ומתן.  היא פנימית יותר וגבוהה יותר

הרי ראינו שגם בעניין שר' נהוראי אומר מניח אני כל אומנויות שבעולם, נראים דבריו 

בשיטת הבן יהוידע שלימד אותו אומנות אחת ולשיטת העיון יעקב שתורתו אומנתו אך בכל 

 זאת ע"י לימוד התורה לימדו אומנות, אם כך איך אמר ר' נהוראי שמניח כל אומנות?

לתרץ מדקדוק בלשונו שלר' נהוראי, שאמר מניח אני כל אומנות שבעולם, וידוע אפשר 

עולם מרמז על 'שב'ש"עולם" הוא מלשון העלם, שהקב"ה מעלים עצמו בעולם, וגם לשון 

בתוך העולם ולא רק האומנויות שישנן קיימות בעולם. כלומר ר' נהוראי הניח את האומנות 

 שהקב"ה בתוכה, שהתורה נמצאת בה בבירור. כאשר היא בהעלם ולא קשורה וברור 

שרק כאשר הוא במדרגה גבוהה )של ביטחון או נראים, דברי הפני יהושע והמקנה גם 

היא עסק התורה )ולא עסק שיכול להיות בעבודה הפנימית יותר והגבוהה יותר הוא חריפות( 

 המשא ומתן(. 

אכה קלה ונקייה )היה סנדלר(, נראים דברי רבינו במעשה מחכם ותם, כי התם עסק במלכן ו

ובאמת הש"י דאג לו והגיע לגדולות והיה עשיר אף בזקנותו, ובצעירותו היה עשיר כי שמח 

אפשר כי מדרגת תם התידע כל החכמות בכל זאת נשאר תם, וזה ולמרות ש בחלקו מאוד.

כול תם: כליבו כן בפיו, כלומר לא רמאי ולכן י ,א כמו שפירש רש"י "ויעקב איש תם"יה

ללמוד כל החכמות בעולם ולהישאר תם. ומזה שלמד כל החכמות ונשאר תם ניתן להבין 

                                                           
 ליקוטי מוהר"ן )קמא( תורה רפ  111
 וראוי מאוד לעיין, קצרה היריעה מלהאריך... 112



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  232 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

שנעשה צדיק אמיתי, כידוע בכמה מקומות בתורות רבינו כי הצדיק נכנס בכל החכמות 

)בהשבע חכמות( "וקם", נשאר צדיק, נשאר תם. וכל זה היה לו לתם בזכות שסמך על הש"י 

ה בהתחלה זה אפשר אולי להבין למה המשנה נקטונקיה. ומ שידאג לו, ועסק באומנות קלה

לשון תפילה ואז לשון זכות )ולא קודם זכות ואז תפילה(, משום שע"י התפילה והאמונה 

הפשוטה בהש"י הקב"ה מסייע לו שיהיה עשיר בזכויות ויתעלה ממדרגתו להיות ת"ח וצדיק, 

באמת היה עשיר בצעירותו אך ממש כמו התם. ואילו החכם שעסק במלאכה מורכבת וכבדה 

לעת זקנה החל נופל ממדרגתו, ונעשה משוגע לאט לאט משום שנכנס לחכמות בלי שהיה עם 

בסיס אמוני חזק, והיה בבחינת "ורשעים יכשלו ברעה", יפלו ולא יקומו בפעם הראשונה, 

 שלא כמו הצדיקים. וכל זה ממש כדברי המשנה והגמרא. 

לל גדול בעבודת ה' בכלל, כי צריך האדם לעשות את התורה ונראה לעניות דעתי כי זהו כ

( שמות כ, ב) ר' יוחנן דידיה אמרעיקר ואת עבודתו ארעי. ויש בזה כמה עניינים, כידוע "

כלומר הקב"ה שם את נפשו בתורה, וכידוע  113"אנכי נוטריקון אנא נפשי כתיבת יהבית

כך עשרת הדיברות, שהן  114,ת'ממקומות רבים, כי כמו שכל התורה כלולה במילה 'בראשי

קומות אחרים נאמר מתמצית התורה שבכתב )ובע"פ(, כולן כלולות במילה "אנוכי". ב

דברים שהקב"ה רוצה את השבתורה יש את רצונו של הקב"ה, וזה אפשר להבין כי יש שם 

שנעשה בעולמו. כלומר שכל התורה כולה היא "נפשו" ורצונו של הקב"ה. וצריך שהעיקר 

"נפשו" של הקב"ה ולא עצמו, ושהעבודה שהוא  ,דם יהיה הקב"ה, רצונו של הקב"האצל הא

  .עושה שתהיה סביב זה

ושנזכה ללמוד ולעבוד הכל לרצונו  ,שנזכה לעבוד את השם ית' בעבודה שתהיה קלה ונקיה

  ולשמו של הקב"ה, אמן ואמן.

                                                           
 שבת קה. 113
 תיקוני זהר 114



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  231 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                       התורה חצי – דרש רשד

 זמרת יונתן
 

 מובא ש"דרש דרש" חציין של תיבות בתורה. 115בגמרא בקידושין

זה לא חצי התורה! זה אינו חצי  – לאחר ספירת המילים נראית קושיא פשוטה ובסיסית

 התורה במילים!

נעוץ בכך  שמופיע כבר בגמרא על אי דיוקים בספירת החצאים, התירוץ הראשון והפשוט,

 116.נים אין אנו בקיאים בחסרות ויתרות במקרא כמו סופריםשברבות הש

אינו חצי תורה בספירה אלא  חצי התורה, – מובא שעניין דרש דרש 117בדגל מחנה אפרים

 .ישנה משמעות רבה לדרש דרש כחצי התורה קמןכמו שיובא ל תורה מבחינת משמעות, חצי

והוא  ,ן חצי התורה בתיבותשכא "...מצוין: בספר אמת ליעקב )ויקרא פרשת שמיני( מובא

כל התיבות שהן מחוברין  .. ראיתי שתמה רב דאין החשבון מכוון ובחצי הא'....מקידושין

ע"י מקף נחשבין לתיבה אחת, א"כ ניחא שפיר דאפשר אם נספור בכה"ג יעלה המספר ואפי' 

 .אם לא יהיה מכוון נמי לא קשה, דודאי לא בקיאינן במקפים"

ול נובע מכך שאין אנו מחשיבים כיום מילים המחוברות במקף כמילה לפי האמת ליעקב הבלב

 אחת ולכן הספירה שלנו לא נכונה מיסודה.

 ותעול חצי התורה,הן צמד מילים אלו כי יוצא  אופן שבואפילו שישנם תירוצים רבים ל

בפני עצמם כצמד  ןועל משמעות שאלות רבות על משמעות אמצע התורה דווקא במילים אלו,

 ם זהות.מילי

                                                           
 קידושין ל. 115

 תורה תמימה הערות ויקרא יא116 

 דגל מחנה אפרים פרשת שמיני 117



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  235 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

"ואת שעיר החטאת דרש דרש משה והנה שרף ויקצוף על אלעזר  :הפסוק פשט – ראשית

 118"ועל איתמר בני אהרון הנותרים

לשון במקרה כפל ה ."מפני מה נשרף זה ומפני מה נאכלו אלושתי דרישות "119 י"ופירש רש

)ע"פ  יד דיןכפל זה בא ללמדנו )לכאורה( שהכפל בלשון זה בא להג .לימודי-הינו פרקטי זה

 .בחים קא(ז

מהו דרוש דרש ב דרישות א"ל אם  – את שעיר החטאת דרוש דרש משה"ו 120,בויקרא רבה

וכיוון שכעס נעלמה ממנו . שחטתן למה לא אכלתן ואם לא הייתן לאכול למה שחטתן..

 .הלכה"

המילים או ממש  כפלאו  ,ש"י אמררכמו שמשמע כמו ש .אין כאן לימודמהמדרש עולה כי 

 שקרה, נשכחה ממנו הלכה ולכן דרש שתי דרישות אלו.מה 

מבואר על דרך הבנת צמד המילים דרש דרש כדרך הבנת משמעותם  121גם באור החיים

בפס', שדרש דרש בא להראות כפל במחשבתו של משה רבנו, שמשה לא היה מסופק לגבי 

פסיקה  דרש דרש פסק שני פסיקות, –אכל, ולכן כשפסק ישרף או להילה – דין החטאת

ואת הפסיקה  את שעיר החטאת לא היה צריך לשרוף אלא לאכול, – ראשונה פסק כאן ועכשיו

 .)ולא פסק שם ישר בפשטות...( כדין כללי לעמ"יהשניה קבע לעצמו האם לשרוף או לא 

נפסק שדרש דרש אין לו משמעות מצד עצמו כגורם למדני  שם ,כדעת הויקרא רבהכך גם 

 .סוק, ובא ללמד על הפסוק עצמו ומבנהו לא כדיןאלא הוא בא על דרך הפ

גישה ראשונה הבאה ללמדנו הלכה  עד כאן ישנן שתי גישות המתייחסות לכפל מילים אלו,

 וגישה שניה הבאה לתרץ קושי בפסוק עצמו.

                                                           
 ויקרא י טז 118

 שם 119

 שמיני פרשה יג א 120

 ויקרא י טז 121



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  237 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

"האחד שם דבר והשני שם  –מסתכל דווקא במובן הלשוני ל"דרש דרש"  122ר חיים פלטיאל

 ת ואין לימוד אלא כפשט.אין כאן התחכמו –שמוש" 

אך נקודה המרכזית לגבי צמד מילים אלו מופיעה  כל גישות אלו מתייחסות לתוכן המילים,

 ."דרש דרש חצי תיבות של תורה דרש בסוף שיטה ודרש בראש שיטה" 123:במסכת סופרים

סוף  במסכת סופרים דרש דרש נמצא כמחלק, דרש אחד מציין סוף חציים של מילים בתורה,

 והדרש השני מתחיל את החצי השני. חלק,

ומכאן עולה  124,גם בגמרא שלנו מופיע דרוש זה של דרש דרש כאמצע התורה במילים

בעלת משמעות  האם יש משמעות לכך שהתורה מתחלקת דווקא במילה כפולה, – השאלה

 125?רחבה מאוד

רה "כי התיבה בחיבור אותיות יש לה משמעות לצד הטומאה ולצד הטהאומר  126המהרש"א

ולזה רמז בתיבת דרש דרש ר"ל שהדרוש והמכוון של התורה שניים הם אחד לצד הטומאה 

ואחד לצד הטהרה שהם ב חלקי התורה ולפי פשוטו הוא כן כמ"ש דרש דרש ב דרישות היו 

 מפני מה נאכל זה ונשרף זה שהי דרישה א לצד הטומאה ואחד לצד הטהרה"

שאומרת ש"דרש דרש" הכוונה לשני  127("י)דעת רש ,משלב בין הגמרא מזבחים המהרש"א

 לבין מה שנאמר אצלנו במסכת סופרים. השני נאכל,והאחד נשרף  – קורבנות חטאת

ושני  128,צד דטהרה וצד דטומאה מכיוון שישנם שני צדדים ללימוד תורה, ,לדעת המהרש"א

נו ומחזק זה מוכנס אלי זה נשרף וזה נאכל, – צדדים אלה הושוו דווקא לקרבן על שני צדדיו

                                                           
 מילים כפולות. שמות טו א ד"ה גאה גאה. דן בנושא 122

 פ"ט הלכה ב 123

לאו דוקא כבעלי משמעות בהיותם בחצי התורה.ניתן כמובן להבין בפשט,שזה מצוין בתור  124
 עובדה..

 או או צרה מאוד,תלוי בהקשר,פה המשמעות גם בפרשנות הקלאסית לא ברורה. 125

 קידושין ל. 126

 הופיע קודם,ויקרא י טז 127

 ללימוד התורה 128



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  236 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

"דרש דרש" .דווקא מתוך שנשרף ומתוך הריחוק נוצר צד דקדושהו ,אותנו מתוך גופנו ממש

 .שממנו יוצא לימודה ודרישתה רכזה,ת של התורה ולכן נמצא במומייצג שני ממדים וצור

דווקא לא מתייחס לתוכן הפסוק אלא למיקומו של הצירוף "דרש דרש"  129מנחת יעקב

המנחת יעקב דורש שמקום המילים  כמו שנאמר במסכת סופרים. ,כמתחיל חצי ומסיים חצי

דרוש  שגם אם נראה לך שדרשת הכל וגמרת הכל, "דרש דרש" במרכז התורה בא להגיד,

 ההתורה באשל אמצע . נקודת המתחילת שיטה משמעו דרישת הכל מהתחלה ;מהתחלה

 כי אין התחלה ואין סוף. – להעיד על כך שאין אמצע

 130:מיםבספר נחל קדו

"כי דרש דרש בספר תורה דרש בסוף שיטה דרש בתחילת שיטה כי התורה ארוכה מארץ 

 "תחלה שהוא בראש שיטההמדה ואם יחשוב אשר דרש בסוף ישלו לדעת כי עדיין לא דרש ה

אלא שאין סוף לתורה  131,כפל הלשון בא להגיד לא שאין סוף לחזרה ולימוד על התורה

"דרש דרש" לא בא  .תחומים שלא למדת איפה להמשיך, תמיד יש אין סוף להבנה, ;גופא

אלא לציין עובדה ברת קיימא , שינהג תמיד לחזור ללמד על דרך הנהגה בעבודת ה' לאדם,

 .ידה תמשך עבודת ה' של האדם גופא שעל

שמשלבת לא רק את משמעויות המילים דרש  מבואר בצורה אחרת, 132ספר דף על הדףב

 משה. ס לאומרם,דרש אלא גם את משמעותם ביח

בספר עבודת ישראל פרשת שמיני כותב, שתורה שבכתב ותורה שבעל פה אחת הם 

 ומשלימות זו את זו, ואי אפשר לזו בלי זו, תורה שבעל פה מגלה צפונותיה של תורה שבכתב,

ואילו תורה שבכתב לבד היא כמו חצי ספר, שלפעמים תורה שבעל פה משנה מה שכתוב 

                                                           
 בעל מסכת סופרים פ"ט  129

 ויקרא פרשת שמיני 130

 גם לדעתו אין סוף, רק לא לפי זה. 131

 קידושין ל. 132



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  230 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

היינו עד שדרשו חז"ל את התורה, היא רק חציה ולא שלימה, ורק  ..בפירוש בתורה שבכתב.

 תורה שלימה. – אחרי שדרשוה חז"ל נקראת

משמעותם של אמירת המילים דרש דרש שנאמרו דוקא ע"י משה רבנו אלא שבא כאן עיקרון 

שגם כאן במקרה זה המתואר בפסוק ישנו מצד אחד ציווי תורה וציווי שני  חשוב לומר לנו,

שאין משמעות לתורה שבכתב  ובא כאן משה רבינו לומר זאת, תר אותו לגבי החטאת.שסו

 ולא נחשבת כתורה שלמה. שנכתבה מן שמיא ללא תורה שבע"פ שנאמרת לנו ע"י רבנן,

יש משמעות כפולה לצירוף דרש  .דורש את כל הסיפור אחרת133 בעל הדגל מחנה אפרים

"דרש" השני בא להגיד שאין ש – ר ע"י רביםמצד אחד צירוץ זה בא להגיד כמו שנאמ ;דרש

הסיבה שדווקא  (וכאן החידוש הגדול שלו) אך מצד שני .שלמות התורה בלא תורה שבע"פ

 – עניין לתשובה בעניין קרבן חטאת הובא כאן דרש דרש היא שיש עניין ישיר לחטאת,

רע במעשיו להבין את ה ון לדרוש אחר חטאו,שהוא צריך בשלב הרא כשאדם חוזר בתשובה,

אך השלב השני החשוב והמחודש כאן הוא שכדי להגיע לתשובה מלאה יש לדרוש את  ;וכו'

 ה'! להתקרב ולצאת מהחטא להבא! 

 :בדומה לדרך "דרש דרש" מתייחס לאופן הנהגת אדם מישראל בחייו134 רב קוקה

ימיו של אדם עומדים להחלק לחצאין. המחצה הראשונה צריך הוא להשתלם לעצמו, "

ידולו הגופני והחומרי, ואח"כ התורני העיוני והמוסרי. המחצה השני' אמנם ראוי כבר בג

שיחל להשפיע על מה שחוץ לו, להעניק מטובו את הצעירים ממנו למען יוכלו גם הם ללכת 

באורח ישרה. והנה ישנם אנשים שהשחיתו דרכם אפי' בערך עצמם, והם אינם ראויים אפי' 

, ע"ז נאמר "אנשי דמים ומרמה לא יחצו ימיהם". אמנם אותו לחיים של המחצית הראשונה

ת"ח שלפי הראוי לעצמו השלים חוקו, והחסרון הנמצא בו שבגללו היה הוא ראוי למות, הוא 

לא לפי הערך שפעל הדבר על עצמו כ"א לפי הערך שפעולה של הנהגה כזאת, מאדם רשום 

ו. אמנם המחצה השניה שעבור הדור כזה, תוכל לפעול על העתיד, ע"כ הי' ראוי לחצי ימי

הבא, בשביל ההשפעה שראוי לו להשפיע על הסובבים אותו ועל בני הדור הצעירים, שם 

היה יכול לצאת הריסות גדולות לפי הירידה של המקבלים, יתרחב פרץ קטן המתגלה 

                                                           
 ויקרא שמיני 133

 עין איה שבת א נו 134



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  229 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ח במשפיע. ע"כ מת בחצי ימיו, למען תת מקום לימוד לזולתו לסור ממוקשי מות וללכת באור

 חיים."

 .ש דרש"ו"דר את דברי הרב קוק אפשר להבין בדרך בה רבים פיסקו את הפסוק

 דרוש! – גדילה בנייה אישית, חלק ראשון של לימוד, את חייך תחלק לשניים,

הבא מה שדרשת בעבר  תשפיע, ,למד ואת החלק השני הקדש דווקא לדרך של "דרש",

 והשפע!

  ה.שנזכ



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                           לנשים רהתו לימוד –? תורה בתו ללמד 

  שלמוב בכור בן
 

 והלכה אמשנה גמר –' חלק א

הגמרא במקום שואלת כך:  .הגמרא בקידושין דף כט. עוסקת בעניין לימוד אב את בנו תורה

)והיא מניין שלא חייבת ללמד את בנה או בתה תורה?(, עונה  ""איהי מנלן דלא מיחייבא?

...". עוד 'כל שמצווה ללמוד מצווה ללמד וכו – ם" "ולמדתם""ולימדת הגמרא: "דכתיב:

)והיא מניין שלא חייבת ללמד  "שואלת הגמרא: "ואיהי מניין דלא מיחייבא למילף נפשא?

כל שאחרים מצווים ללמדו מצווה  – עצמה?(, עונה הגמרא: "דכתיב: "ולימדתם" "ולמדתם"

דאמר "ין אחרים מצווין ללמדה?" ועונה: הגמרא מבררת: "מניין שא ...."'ללמד את עצמו וכו

  ".קרא "ולמדתם אותם את בניכם" ולא בנותיכם

לפי הגמרא כאן אנו מבינים כי אין חיוב לאב ללמד את בתו, ולנשים אין חיוב ללמד ואין 

 עיקרון לא אמורות ללמוד תורה וללמד.כחיוב ללמוד. כלומר הנשים 

המשנה עוסקת בנושא הסוטה  .שא הזה גםאת הנו המשנה בגמרא בסוטה דף כ. מזכירה

המשנה אומרת אם יש לאישה זכות )מסבירה הגמרא בהמשך  .ומתמקדת בשעת שתיית המים

שהזכות היא ששלחה את בניה ובעלה ללמוד תורה( אז הפורענות תדחה, תלוי בכמות 

תולה "...אם יש לה זכות היתה תולה לה יש זכות תולה שנה אחת יש זכות  הזכויות ורמתם.

מכאן אומר בן עזאי חייב "ב' שנים יש זכות תולה ג' שנים". מוסיף על המשנה בן עזאי: 

אדם ללמד את בתו תורה שאם תשתה תדע שהזכות תולה לה ר"א אומר כל המלמד בתו 

 .זנותמפרש רש"י במקום: תיפלות לשון  ".תורה )כאילו( לומדה תיפלות

ן עזאי חייב אדם ללמד את וכו' ר' אליעזר אומר ב"אומרת על זה הגמרא בהמשך )כא:(: 

א"ר אבהו מאי טעמא דר"א? דכתיב: "אני חכמה שכנתי ערמה"  ...אומר כל המלמד את בתו

". מפרש רש"י: האישה מתוכה מבינה ערמומיתכיון שנכנסה חכמה באדם נכנסה עמו 

עזר, הגמרא מסבירה את טעמו של רבי אלי .ועושה דברים )של זנות( בהצנעערמומיות 

ר"א מפחד  .כלומר נכנסה חכמה יצאה ערמומיות ,שלומד מהפסוק "אני חכמה שכנתי ערמה"



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

יש איסור ללמד את ששהנשים ישתמשו בערמומיות זו לרעה. נראה בלשונו של ר' אליעזר 

בתו תורה, וזה מביאה אותה )לפי רש"י( לידי תיפלות וערמומיות ובסופו של דבר גם לידי 

 זנות.

שו"ע )יו"ד סי' רמו סעיף ו( והרמב"ם )הלכות ת"ת א', ג'(: "אשה שלמדה פוסקים לנו ה

צוו תורה יש לה שכר אבל לא כשכר האיש מפני שאינה מצווה ועושה ואע"פ שיש לה שכר 

חז"ל שלא ילמד אדם את בתו תורה מפני שרוב הנשים אין דעתן מכוונת להתלמד 

אמרו חכמים כל המלמד את בתו  .ומוציאות דברי תורה לדברי הבאי לפי עניות דעתן

בד"א תורה שבע"פ אבל תורה שבכתב לא תורה כאילו מלמדה תיפלות )פי' דבר עבירה( 

הגה , ואם מלמדה אינו כמלמד' תיפלות". מוסיף עליהם הרמ"א: "ילמד אותה לכתחלה

)אגור בשם סמ"ג( ואשה אינה חייבת  ומ"מ חייבת האשה ללמוד דינים השייכים לאשה

 בנה תורה ומ"מ אם עוזרת לבנה או לבעלה שיעסקו בתורה חולקת שכר בהדייהו"  ללמד את 

ועוד מופיע בשו"ת משנה הלכות "זהו עומק תלמוד וטעמי המצות וסודי התורה אותן אין 

הלכות מצות ילמד לה שאם לא תדע הלכות שבת איך תשמור מלמדין לאשה ולקטן, אבל 

י חזקיהו מלך יהודה אנשים ונשים גדולים וקטנים וכן כל מצות כדי לעשות, שהרי בימ שבת

 .ידעו אפילו טהרות וקדשים וזהו הקהל את העם האנשים והנשים והטף"

אך מסכים כי  ,השו"ע והרמב"ם פוסקים לפי ר' אליעזר שאסור לאב ללמד את בתו תורה

ים כי אישה חייבת ללמוד את הדינמוסיף הרמ"א  .אין לאישה איסור ללמוד לבד עם עצמה

ואילו רק לאביה  ,השייכים אליה כגון: נידה שבת וכו'. משמע כי לאישה מותר ללמוד תורה

אסור ללמדה. שאלתי היא כזו: מדוע לאישה מותר ללמוד תורה בבגרותה ואילו מאביה אסור 

 לה ללמוד? ועוד: מה ההבדל בין לימוד אביה לבין היא לימוד עצמה?

הן אסור ללמד את בתו תורה מכיוון שדעתן קלה וונראה לדייק מלשון הרמב"ם כי לאבא 

נראה מדבריו כי כאשר היא תגדל  .להגיע לדברים רעים )בדיוק כמו טעמו של ר"א( ותיכול

אז תינתן לה האפשרות ללמוד תורה או לא. ועוד נראה כי  ותדע לאן דעתה תהיה מכוונת

ובגלל זה אנו  ,בגיל קטנות לאישה אין עדיין דרך או דעה מסוימת בחייה או בהשקפותיה

נים הנוגעים אליה, בדיוק כמו שהביא לנו יחייבים לשמור אותה וללמד אותה רק את הד



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  223 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

אך נראה מלשונו של  .ותלא תדע מה לעשות ואיך לעשהיא אחרת  .השו"ת משנה הלכות

 המשנה הלכות כי את סודות התורה האשה יכולה ללמוד בעצמה אך אסור שילמדו אותה.

 

 :לנשים בימינולימוד תורה  –' חלק ב

בזמנים "דכל זה דוקא  :אומר החפץ חיים ז"ל בספרו לקוטי הלכות סוטה על דברי ר"א

ה חזק מאד אצל כל אחד ואחד שכל אחד היה דר במקום אבותיו וקבלת האבות הי שלפנינו

להתנהג בדרך שדרכו אבותיו וכמאמר הכתוב שאל אביך ויגדך בזה היינו יכולים לומר שלא 

אבל כעת בעו"ה שקבלת האבות תלמוד תורה ותסמוך בהנהגה על אבותיה הישרים, 

נתרופף מאד מאד וגם מצוי שאינו דר במקום אבותיו כלל ובפרט אותן שמרגילין עצמן 

תב ולשון העמים בודאי מצוה רבה ללמדם חומש וגם נביאים וכתובים ומוסרי ללמוד כ

חז"ל כגון מסכת אבות וספר מנורת המאור וכדומה כדי שיתאמת אצלם ענין אמונתינו 

" עכ"ל. הקדושה דאל"ה עלול שיסורו לגמרי מדרך ד' ויעברו על כל יסודי הדת ח"ו

"דמאז החל הקטב מרירי של כפירה ואומר בעל האשל אברהם )להגרא"י ניימרק ז"ל( 

בנות יעקב מבלי וחמרנית לשרור ע"פ חוץ והוא צודד נפשות אי אפשר עוד להניח את 

 ". לגדלם על מעיינות התורה והיראה

נראה לפי לשונם כי הנשים בזמננו חייבות ללמוד תורה והאב חייב ללמד את בתו תורה, כי 

והייתה רואה את מעשה אימה ואביה, היום בניגוד לזמנים ההם שהבת הייתה בתוך הבית 

 ,פחות קשורה למקורותיה ולמסורותיה ,הכפירה שבו יהאישה יותר פתוחה לעולם ולמעש

אנו מדברים על תקופת החפץ חיים לפני אם יכולה ליפול או חס ושלום לכפור. היא וכך 

ר ולא שהאישה נמצאת רוב היום באולפנה או בבית הספככמאה שנה אז כל שכן היום, 

אימה וביתה, היא חייבת ללמוד תורה ואביה חייב לדאוג ולחפש לה מורה או  ,עטופה באביה

ניתן ללמוד כי אישה חייבת  רבנית שתלמד אותה מגיל צעיר בדיוק כמו בנו. אך לפי לשונם

אך לפסוק הלכה ולהתפלפל בגמרא נראה כי הם לא יסכימו.  ועוד, מדרשים ,ללמוד מוסר

נשים שוכו' כי העולם הבין  "בית יעקב"בתי ספר  ,אולפנות ,סמינריםהיום נראה שיש 

 ואף אחד לא מונע מהם זאת. ,צריכות ללמוד תורה ולהתחזק ממנה



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ם דעתו של החפץ חיים כי עוהוא מסכים  ,מדבר על כך הרבי מלובביץ' בספרו "על כולנה"

את המסגרת הביתית  ןהנשים צריכות ללמוד בדורות האלה יותר תורה מפעם, מכיוון שאין ל

אפילו תורה  ,פעם. הוא מוסיף כי אין איסור על אישה ללמוד תורה ןוההורית שהייתה לה

יותר מזה הוא מסביר כי אישה צריכה להתפלפל ולדון בענייני לימודה, וע"י זה  .שבעל פה

לידי התפתחות חושים ברוח התורה. נראה לי לפי דבריו כי הוא והחפץ חיים היא תגיע 

תנים לאישה אפשרות לחזק ולהגן על עצמה מפני הדעות הכופרות והמסיתות, בדיוק כמו נו

הם נכנסים לישיבה/מכינה  – צאים לעולםושגברים עושים היום לפני שמתגייסים לצבא וי

ו"ר עם האדמ ישיחת הרב – 'את עלית'כדי לחזק את עצמם בלימוד תורה. במקום אחר )

ה )שעל זה אומר השו"ע כאילו לימוד תורה שבעל פ םעמבעלז( מסביר הרבי את הבעיה 

 .והעולם יותר מסוכן מפעם תיפלותביר כי היום יש בעולם יותר הוא מס .(ה תיפלותמלמד

הבנות ולכן אוריות שקריות כגון בריאת העולם לעומת המפץ הגדול, יהיום למחקרים יש ת

 צריכות היום ללמוד תורה ולהתחזק ביראת שמים יותר מפעם.

 

 מעלת הנשים -לק ג'ח

כי מה ההבדל בין גברים לנשים? גברים לא יכולים וויבואו אחיותינו הפמיניסטיות ויגידו 

 להגיע לידי מעשים רעים? 

ונראה לפרש כי מעלת האישה היא יותר מן הגבר, והאישה לעומת הגבר נוצרה מחומר מעודן 

ן אנו מוצאים שבכל האירועים יותר )האדם נוצר מן העפר ואילו האישה נוצרה מן הצלע(. וכ

  .הגדולים של עם ישראל מעלתן היתרה של הנשים מתגלה

המדרש מדבר כמובן על  ;"דרש רבי עקיבא: בזכות נשים צדקניות יצאו ישראל ממצרים"

במתן תורה נראה כי הפניה הראשונה הייתה דווקא  . בנוסף,שפרה ופועה )יוכבד ומרים(

מפרש  .ותגיד לבני ישראל" כה תאמר לבית יעקבלאמר  "ויקרא אליו ה' מן ההר :לנשים

ם כי הנשים י...". וגם בחטאים של העם אנו רוא'אלו נשים וכו – רש"י במקום: "לבית יעקב

לא חטאו, כמו שאומר לנו הפרקי דרבי אליעזר "ונשים לא חטאו החטא העגל", ונראה כי הן 

ן פלת שהשקת את בעלה ביין כדי אפילו החזיקו את בעליהן בבתים כגון אשתו של און ב

שישן ולא יחטא בחטא קרח ועדתו. ולפי כל זה נראה כי האישה היא יותר נעלה מן הגבר. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  221 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כי חז"ל ציוו לא ללמד אישה תורה מכיוון שרצו לשמר את שלמותה ואת נראה לפי דעתי 

 מעלתה הגדולה שחס וחלילה בגלל לימוד התורה לא תיפגע. 

תתחזק, ואסור לו להזניח אותה ואב חייב לדאוג שבתו תלמד תורה  נוילסיכום נראה כי בימ

בזמננו הנשים יכולות  .היא תיפול לו בלי שהוא ישים לבאחרת  .בתוך העולם הזה לבדה

הנשים הן  ,להיפך ;לחזור מדתן ולהתרחק ממנהג אבותיהן, ולא בגלל שהן גרועות וחלשות

עות וצדיקות, כמו שאמרו לנו הרבי הכוח של עם ישראל ואנו רוצים לשמור אותן צנו

לדעת את גבולותיו  ךראה כי כל אדם וכך גם האישה צרימלובביץ' והחפץ חיים. בנוסף נ

ולא להתפזר וללמוד דברים שהוא יודע ומרגיש שהוא לא  ואת יכולותיו האישיות בלימודו

 . כמו שכותב הרב קוק: וכל להכילי

ודם והשלמתם הרוחנית בגדו בתכונתם ישנם שיצאו לתרבות רעה, מפני שבדרך למ"

האישית המיוחדת. הרי שאחד מוכשר לדברי אגדה, ועניני ההלכה אינם לפי תכונתו להיות 

עסוק בהם בקביעות, ומתוך שאינו מכיר להעריך את כשרונו המיוחד הוא משתקע בעניני 

הם, מתוך הלכה, כפי מנהג המורגל, והוא מרגיש בנפשו נגוד לאלה הענינים שהוא עוסק ב

שההשתקעות בהם אינה לפי טבע כשרונו העצמי. אבל אם הי' מוצא את תפקידו וממלאו, 

לעסוק בקביעות באותו המקצוע שבתורה, המתאים לתכונת נפשו, אז הי' מכיר מיד שהרגשת 

הנגוד שבאה לו בעסקו בעניני ההלכה לא באה מצד איזה חסרון בעצמם של הלמודים 

אלא מפני שנפשו מבקשת מקצוע אחר לקביעותה בתורה, ואז הי'  הקדושים והנחוצים הללו,

נשאר נאמן באופן נעלה לקדושת התורה, ועושה חיל בתורה במקצוע השייך לו, וגם עוזר 

 )אורות התורה פרק ט פסקה ו'( "דהגוברת בהלכה, להטעימם מנעם האג על יד אותם שידם

שהרי  ,וכך גם האישה .של לימוד תורהכל אדם מתאים סוג שונה לכלומר הרב מסביר לנו כי 

לזה נראה לי התכוונו הפוסקים שאמרו  .להגיע לידי אפיקורסיות וכפירה הא יכוליאחרת ה

, כי הילדה יכולה לקחת את דברי התורה טפלותד את בתו תורה כאילו מלמדה כל המלמ

ו את לדעתי כל המטרה שחז"ל הגביל ,כמו שהזכרתי למעלהו .האלה למקומות לא טובים

שלומדת תורה לא  האישהנשים מלימוד תורה היא כדי לשמר אותם שלמות. צריך לזכור כי 

 עוברת עבירה אלא להיפך מקבלת על זה שכר, פשוט היא אינה מצווה בזה. 

    לימוד, ולביאת המשיח אמן.השנזכה לדעת כל אחד את גבולות יכולת 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  225 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 'עד היכן חייב אדם ללמד את בנו תורה'
 דוד מגן

 

 משמעות השאלה ופרטיה – עד היכן

 עד היכן חייב אדם ללמד את בנו תורה? –יא בסוגיית "ללמדו תורה", אחת השאלות ה

כמה אדם צריך ללמד את בנו תורה.  – כמותבתחילת הדיון, אנו מבינים את השאלה כְ 

כתשובה לשאלה זו מביאים את זבולון בן דן, שסביו לימדו מקרא, משנה, תלמוד, הלכות 

אם לימדו מקרא, אין מלמדו משנה. מכאן  – והרי שנויה ברייתאמקשה הגמרא: ואגדות. 

כזבולון בן דן, ולא כזבולון בן דן לכל דבר,  – שלא צריך לנהוג כך, אלא כך צריך לומר

כלומר, מזבולון בן דן לומדים שצריך אדם ללמד את בן בנו, ולא לומדים שצריך אדם ללמד 

 את בנו כל אלו.

 הוא לא כמה אדם צריך ללמד, אלא לכמה דורות. '?.עד היכן..' רואים שפירוש השאלהמכאן 

  -בתכו 135הרהלכות תלמוד תוברמב"ם ה

כשם שאדם חייב ללמד את בנו כך חייב על בן בנו. ועל כל חכם מישראל יש חיוב ללמד "

בכדי  את כל התלמידים, שתלמידים קרויים בנים. ואם כן, למה נצטווה לבנו ולבן בנו?

 ללמדנו שבנו קודם לבן בנו )ובן בנו קודם לבן חבירו(.

אם  – מביא נפקא מינא לגבי החיוב של האב ללמד את בן בנו סימן רמה( יורה דעה,)השו"ע 

לאב אין אפשרות לשכור לבן מלמד )וללמדו בעצמו(, החיוב יהיה על סבו של הבן, וגם כל 

כמו שמצוות עשה מן התורה על האב ללמד  .ההוצאות של הלימוד יהיו עליו ממש כמו האב

 את בנו, כך ממש מצוות עשה מן התורה היא ללמד את בן בנו.  

בנו קודמת למצווה  המצווה ללמד אתשהלכה למעשה היא ה, לפי הרמב"ם והשו"ע ,אם כך

מסביר אחרת  )חידושי אגדות, קידושין דף ל ע"א( לעומתם, המהר"ל .ללמד את בן בנו

  -בצורה רעיונית

                                                           
 פרק א הלכה ב 135



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  227 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כל המלמד את בן בנו תורה, כאילו קיבלה מהר סיני. משום שבנ"י קיבלו את התורה "

ממדרגה עליונה שמשפיע אותה אליהם, לכן כשמלמד בן בנו תורה עד שמשפיע אותה אליו, 

נראה כאילו קיבלה מהר סיני. ועוד דהקב"ה נותן למשה את התורה כדי למסור לבנ"י, שהוא 

וכאן יש שלושה שלבים, וכך גם האב שמלמד את בנו ובן בנו משפיע את התורה אליהם, 

הרי זה שלושה שלבים, ולכן דומה כאילו קיבלה מהר סיני. ועוד מוסיף שכמו השפעה 

שממשיכה עד סוף כל הדורות, כך כל השפעה יוצאת מתחילת ההשפעה, כלומר מהמקור, 

אים שם שבים ללכת ומביא משל שדבר זה כמו הנחלים שהולכים אל הים וממקום שהם ב

ובכך קשורים הם למקור, כך גם כשהסב מלמד את בן בנו תורה )שהיא השפע(, השפע הזה 

ממשיך עד סוף כל הדורות והרי מגיע הוא ממקור השפע וקשור הוא אליו, וידוע שמקור 

 "השפע הוא הר סיני, ולכן דומה כאילו קיבלה משם.

וף כל הדורות אחריו. בן בנו יעביר אחריו כל המלמד את בן בנו תורה, כאילו לימדה עד ס

 תלמודו לבנו ולבן בנו וכן הלאה עד סוף כל הדורות.את 

אין כל כך  עדיף מבנו, כיוון שבלימוד עם בנואפילו בן בנו  אפשר לומר מבחינה רעיונית

השפעה יוצאת ממנו כן הש – ובבן בנו, ההשפעה תהיה גדולה. השפעה שהבן קשור אליו

 )כמו הבן(, והלימוד יהיה יותר גדול. ן קרוב אליו כל כךכי איהחוצה, 

  -לסיכום

הגענו למסקנה שמשמעות השאלה 'עד היכן?' היא לא כמות הלימוד, אלא לכמה דורות, ועל 

 -משמעות זו יש מפרשים המפרטים על כך יותר כדלהלן

כתוב ל'בניך' בנו, היא על בנו, לפי ש לשבן בנו או  לשהלימוד  ביןם, הקדימות "לפי הרמב

המהר"ל אומר שבצורה רעיונית דווקא בן בנו עדיף, שיש לו יותר השפעה  .קודם 'לבני בניך'

ועוד נחשב לו כאילו לימדה לאורך כל הדורות  ,עליו ונחשב כאילו קיבל את התורה מהר סיני

)ומוסיף על זה את המשל לנחלים שהולכים אל הים(. השו"ע מוסיף שאם אין אפשרות  אחריו

 לאב ללמד את בנו, סבו של הבן צריך ללמדו ולקחת עליו את כל הוצאות הלימוד.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  226 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                               הראויים התורה לימוד זמני

 בטיט רותם
 

 קריאה

ש מחלוקת לגבי מתי מתחילים ללמד ילדים לקרוא. לפי דעה אחת צריך ללמד את הילד י

  שנאמר "בן חמש למקרא". 1החל מגיל 

הדעה השנייה דורשת את הפסוק " כי תבואו אל הארץ ונטעתם כו' וערלתם ערלתו, קודש 

צריך ללמד קרוא וכתוב בשנה הרביעית שנמשלת לסוף תקופת העורלה,  הילולים יהיה לה'" 

 ובשנה החמישית להכניס אותו לבית הספר שילמד תורה שנאמר קודש הילולים יהי לה'.  

 

 מקרא משנה ותלמוד

אומר שמהמקרא אפשר ללמוד את אמונה בה' שמהמשנה לומדים מה צריך  'ארת ישראלתפה'

 לעשות. מהתלמוד לומדים איך לתקן את המידות לדוגמא דרך ארץ.

המקרא הוא נבואה שרחוקה ממדרגת האדם ולימוד המקרא הוא מורכב ועל  ,לפי המהר"ל

מת הדבר שנשארה" ,לימוד כן צריך רק לדעת מה הפשט. המהר"ל כותב כי המשנה היא "חתי

משנה הוא לדעת תמונה מורכבת יותר. תלמוד הוא רמת ההבנה השלישית, של לדעת למה 

 משהוא הוא ככה ואיך צריך להתנהג אתו.

הרמב"ם אומר שמקרא הוא תורה שבכתב, שמשנה זה תורה שבעל פה, ושתלמוד הוא להבין 

 לעומק את התורה עד שידע מה לעשות בפועל.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  220 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 נישואים

בגמרא מופיעים כמה זמנים ראויים לנישואים. ישנם זמנים שונים לפי מעמד האדם. הזמנים 

מוגדרים מלכתחילה ובדיעבד, לתלמיד חכם ולאדם פשוט אפשרי מגיל שלוש עשרה 

 להינשא.

 לדעת רב חסדא, גיל ארבע עשרה הוא הזמן הכי טוב להינשא.

 וג לנישואי בנו.לדעת רבא, גיל שש עשרה הוא הגיל בו האב צריך לדא

 לדעת רב נתן בר עמי, האב צריך לדאוג לנישואי בנו מגיל שמונה עשרה.

 במשנה במסכת אבות, הגיל שממנו צריך להינשא הוא גיל עשרים.

לדעת המאירי, אדם בגיל עשרים חייב לחפש אשה באופן פעיל , אחרת ייתפס בהרהורי 

 עברה.

 ה על ההחלטה עם מי הבן יתחתן.לדעת נתן, עד גיל עשרים ושתים יש לאב שליט

לשיטת הרב יהודה גיל עשרים וארבע, הוא הגיל שעד אליו האבא מחליט עם מי הבן שלו 

מתחתן . גיל עשרים וארבע הינו הגיל הגבוהה ביותר שבו מותר להינשא גם אם אתה לומד 

 תורה.

 

 דרך ארץ

כיוונה למקום הרעיוני  בר נחמן דיבר על כך ש"דרך ארץ קדמה לתורה". כוונתו לאר' ישמע

בו שמים דגש על התנהגויות אנושיות בסיסיות בטרם מגיעים אל הדקדוקים של פרטי 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  219 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

הפרטים . חז"ל הורו כי התורה נבראה בטרם בריאת העולם, כך שעקרונית קדמה לדרך 

ארץ מבחינה כרונולוגית. חז"ל הטמיעו את הלכות דרך ארץ בהלכה, כך שדרך ארץ ותורה 

 פה אחת ואין צורך להביט בהם כנפרדים אלא כמשולבים.שולבו בכפי

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  212 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 אמור לחכמה אחותי את
 אהוד גרשוני

 

"שיהיו דברי תורה מחודדים בפיך שאם ישאל לך אדם  :אומרת )ל ע"ב( הגמרא בסוגייתנו

 .אל תגמגם ותאמר לו, אלא אמור מיד! שנאמר: 'אמור לחכמה אחותי את"'

אורה אינה נראית ברורה. ננסה לברר זאת על ידי עיון אחות לכלהחכמה  שלהשוואת הכתוב 

 בכמה מהמפרשים.

"שתהא בקי בה כאחותך שאסורה לך נמי מסיפא דקרא ומודע לבינה תקרא שתהא  רש"י:

כך היה  – ידוע". רש"י מציע שני פירושים: הראשון, כמו שברור לך שאחותך אסורה לך

 כך קרב והכר התורה. – קרובה היא אליךבקיא אתה בתורה. השני, כמו שאתה מכיר אחותך ו

)ה ע"א( מספרת סיפור על מקרה בו ירד רבה בר בר חנא לבבל ור' חייא  הגמרא בסנהדרין

)בן  האם יכול הוא ,"בן אחי" שאל את רב, המסמיך לדיינות בבל שקרא לרבא בר בר חנא:

" אחותי"בן  א לגבי:אחיו( לדון בכל ענייני הדין. ענה לו רב שכן. אך כששאל את רב ר' חיי

התיר לו רב לדון רק בשניים מתוך שלושת הפרמטרים. הגמרא בהמשך מסבירה כי ר' חייא 

"אמור לחכמה אחותי את". למעשה הגמרא אינה  שנאמר: ,חכמתוקרא לו "בן אחותי" משום 

 ראוי לאזכר אחות. = כך שאם יש חכמה ,משליכה את סמיכת המילה אחותי לחכמה מלבד

לשון חיבה ופיוס. למעשה  היא ט( מפרש כי לשון 'אחותי' )ד, על שיר השירים הדעת מקרא

 כאהבת האחות. – מכאן נובע אולי גם עניין אהבת התורה

 

 על מסכת קידושין: אך הפירוש המעניין ביותר נמצא במקנה

"...שיש באדם שכל הנקרא חכמה ושכל הנקרא בינה המקבל מן החכמה ומבין אותם והם 

וכשמגיע לבחינת הדעת נקראת אחותי ושניהם פירוש אחד כי  יו ואמו של אדם...נקראים אב

רצה לומר כשתגיע החכמה מבינה  לשון דעת הוא חיבור אחווה וזה אמור לחכמה אחותי את...

 אז תאמר לחכמה אחותי את." – לדעת שהוא לשון מודע



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  212 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 נעשה סדר:

 חכמה – אמא(/)אבא שכל ראשון שלאדם

 בינה המקבל מן החכמה – אמא(/בא)א שכל שני שלאדם

 דעת, בבחינת שניהם – )אחות( שכל שלישי

למעשה המקנה מסביר ומפרש כי החכמה השקולה לאחות היא למעשה שילוב בין הבינה 

מגיע למעלה הגבוהה יותר המורכבת אדם אביו ואימו. אך כש – לחכמה, שהם לכאורה הבסיס

שהיא למעשה הדבר המגיע כתוסף. וזהו  ,חותמגיע לבחינת אגם הוא  – משתיהן שהיא הדעת

ולא להסתפק  ,הגעתנו למעלות הגבוהות שבה ולרבדיה העמוקים – למעשה הדקדוק בתורה

 רק בחכמה ובבינה.

 שנזכה.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  213 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 בבל בלולה \אל תקרי ושננתם אלא ושלשתם 
 צור עמישב

 

י ושננתם אמר רב ספרא משום ר' יהושע בן חנניא מאי דכתיב "ושננתם לבניך" את תקר"

אלא ושלשתם. לעולם ישלש אדם שנותיו: שליש במקרא, שליש במשנה, שליש בתלמוד. 

 "מי יודע כמה חיי? לא צריכא, ליומי.

כלומר ימות השבוע. ועדיין קשה עליהם, כי  ,רש"י והר"ן מפרשים את "לא צריכא, ליומי"

איזה יום בשבוע הוא כי הרי אדם לא יודע ב ",הם לא עונים על השאלה "מי יודע כמה חיי?

 יפטר מן העולם.

הוא מפרש "לא צריכא,  את. במקום זהתוספות מקשה את הקושיה הזאת אך לא מתרץ אות

כלומר, כל יום אדם צריך לשלש את לימודו: שליש במקרא, שליש במשנה, שליש  ,ליומי"

 בתלמוד. 

יה בעל אומנות, כיצד? ה"דוגמא: מביא שלטי הגיבורים )ר"נ על מסכת קידושין דף יב:( 

יעסוק במלאכתו שלש שעות ביום, ובט' שעות בתורה: יקרא ג' מהם תורה שבכתב, ובג' 

 ".תורה שבע"פ, ובג' יבין דבר מתוך דבר )תלמוד( עכ"ל

. תוספות אומר "שכל יום אדם ישלש את לימודו כמ"ש"התוספות ממשיך ומביא את פירושו: 

שבהם אנו משלשים את לימודנו )מקרא:  שבגלל זה סידר רב עמרם גאון את הקורבנות

המרדכי  .פרשת קורבנות, משנה: איזהו מקומן של זבחים, תלמוד: ברייתא דר' ישמעאל(

ומ"ש הני משום ")ספר מרדכי ממסכת קידושין תצז( מפרש למה בכלל אומרים קורבנות: 

 ."כ"לדאיירי בקרבנות דמקיים בהו עלמא ומתכפרים בהם דכתיב נשלמה פרים שפתינו, ע

בבל בלולה " – התוספות ממשיך )דברי ר"ת(: זה כמו מה ששנינו במסכת סנהדרין )כד.(

 . "במקרא במשנה ובתלמוד

מאי בבל? א"ר יוחנן: בלולה במקרא, בלולה במשנה, בלולה בתלמוד. "סנהדרין כד ע"מ א': 

 ""במחשכים הושבני כמתי עולם" אמר ר' ירמיה: זה תלמודה של בבל.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  212 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ן יותר את מה שאמר במסכת קידושין, שבבל בלולה במקרא, במשנה ר"ת מפרש כא

אנו פותרים את עצמנו  136ר"ת אומר שבעצם זה שאנו לומדים את התלמוד שלנו .בתלמודו

שאדם צריך לשלש את ימיו שליש במקרא שליש במשנה ושליש בש"ס.  ,םיממה שאמרו חכמ

ר ש"ס. והתשובה לכך היא כמו אמר קודם בתלמוד, ועכשיו הוא אומהוא )ותקשה, כי הרי 

שבהתחלה אמר תלמוד על כך שאמרתי מקודם שהגמרא היא בעצם התלמוד, והוא רומז 

 ועכשיו אמר ש"ס(.

 ר"ת ממשיך: שאע"פ כן אנו אומרים בכל יום קורבנות, כ"ש במסכת קידושין.

דה הפסוק "במחשכים הושיבני כמתי עולם" מדבר על תלמואומר שנחזור לגמרא: ר' ירמיה 

 של בבל. מובא הרבה פירושים בדבר, ואני אביא רק כמה. 

את התלמוד של בבל: שאין  ארש"י והרש"ש מפרשים את האימרא בדרך שר' ירמיה שנ

נוחים זה עם זה ותלמודם ספק בידם, עכ"ל. כלומר, רש"י מפרש שר' ירמיה שנא את התלמוד 

 ם לגנאי.הוא ג "במשנה ובתלמוד ,בלולה במקרא" ולפי הרש"ש בבלי.

רבינו חננאל מפרש את דברי ר' ירמיה בצורה שונה לגמרי. לפי רבינו חננאל, ר' ירמיה מאד 

אהב את התלמוד בבלי. לפיו הפסוק "במחשכים הושיבני כמתי עולם" מסמל את התלמוד 

טעמים שלו צפונים ועלומים כמים עמוקים. כלומר, התלמוד  – בבלי, כמשהו מאד עמוק

 אד עמוק שאפשר ללומדו הרבה. בבלי הוא משהו מה

  

                                                           
ומעניין שהוא בחר דווקא לכתוב תלמוד ולא גמרא, כי הרי הכוונה בתלמוד כאן הוא להבין דבר מתוך דבר וכו'. אלא  136

מהמשנה, ובגלל זה מובן הדבר של תלמודה של בבל שבלולה במקרא, שהגמרא עצמה היא הבנת דברים מהתורה ו
 במשנה, ובתלמוד



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  211 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ושלשתם -ושיננתם 
 נתאי ויזן

 

 . "ליומי – לא צריכא "ושיננתם לבניך"... אל תקרי ושיננתם אלא ושלשתם..."בגמרא כתוב: 

שיש לחלק את ימי השבוע. ונשאלת השאלה מדוע? האם לא היא  מפרש שהכוונהש"י ר

וטומטי )מי יודע אדם כמה חי?(? אז באופן אמיד ה בדעתו קושיית התוספות הקופצת תעל

אבל  ,. זהו פירוש פשטנייוםולא  ימיםקודם כל יש לציין כי התרגום המדויק של "יומי" הוא 

פחות חזקה: אז מדוע רש"י מפרש זאת? הרי זה  , גם אםעליו אמנם עדיין נשאלת שאלהגם 

השבוע? החודש?  לא חידוש! כמובן שניתן לענות על כך שמה זאת אומרת לחלק את הימים?

וזהו מה שרש"י מחדש. אך ניתן להתבונן יותר לעומק ובינתיים להניח בצד את הנקודה 

 הבאה:

מדוע רש"י לא חשב על קושיית התוספות, וגם אם הוא חשב ופשוט פירש את הפירוש 

המילולי של יומי=ימים, מה הוא חידש? ואם חידש שזה לא לדוגמא חודש, או שנה, 

 ?מדוע דווקא שבוע

כמעט כל הראשונים, המפרשים והפוסקים, הולכים לפי שיטת התוספות. במילים אחרות: 

הם חוששים למיתה כבר בשבוע. זאת נקודה מאוד מעניינת שיום המיתה נכנס כגדר הלכתי. 

א"כ נחשוש בכל מצב ליום המיתה. שמא אמות מחר לכן עליי להספיק לעשות מצוות במקום 

כדי שאנצל את הזמן? ההכנסה של יום המיתה לגדר הלכתי ללמוד תורה? או לא לאכול 

מעידה על ענוותנותם של הראשונים והמפרשים ביודעם שכל רגע יכולים למות. ההבדל 

בינם לבין רש"י הוא שרש"י אמנם ג"כ לוקח את זה לגדר הלכתי, אך פחות פנאטי. זאת 

גם לרש"י והוא הבין שלא אומרת, כל השאלות שהעלינו עכשיו על יום המיתה כנראה הציקו 

ניתן להתנהל כך ובכל מקרה צריך לחשוב יותר קדימה ולא לחיות בחשש תמידי. איך יתרצו 

את זה הראשונים? פשו מאוד. גם הרמב"ם, וגם הטור ועוד הדגישו ששילוש הוא בתחילת 

ימיו של האדם שם בהחלט הרבה פחות חוששים למיתה. וכאשר הוא גדל ניתן ללמוד רק 

שבלולה בשאר סוגי הלימוד, ואז אין שום צורך לחלק וממילא לא לחשוש ליום  גמרא

 המיתה. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  215 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

זאת אומרת שבעצם תפיסתו של רש"י היא זאת שחוששת בכל עת ליום המיתה בלי חילוק 

להיותו קטן או גדול. במילים אחרות: שורש המחלוקת בין רש"י לתוספות, היא האם יש 

 י, כשרש"י סובר שכן, ותוס' ושאר המפרשים לא. להכניס את יום המיתה לגדר הלכת

מה הסברא של כל אחד? על זה ניתן לענות בעזרת אחת הסוגיות הקודמות שנוגעת לנשיאת 

 עשריםאישה, והקשר ביניהם. באחת הסוגיות הקודמות נאמר שמי שלא נשא אישה עד גיל 

וע"כ יש לחשוש מיום "תיפח עצמותיו" ע"פ הפירושים השונים זה לא איחול נעים במיוחד 

x  למיתה. על זה בדיוק רש"י מסתמך! הנה, הרי מי שלא נושא אישה עד גיל מסוים יש לו

הרי מרגע נשיאת אישה  לחשוש למיתה! איך ישיבו על זה התוספות והראשונים? בפשטות:

רו ויעסוק בתורה?!" ולכן, העמדנו את מחלוקת רש"י תוספות על נשיאת אישה או"רחיים בצ

לימוד תורה כשרוב הראשונים ובכללם התוספות סוברים שיש ללמוד תורה קודם.  ו/או

 וכמובן שניתן להעמיד על בנ"ב וא"י. עד כאן.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  217 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

  הונא רב והסתובבות המאוחרת החתונה משמעות
 אהוד גרשוני 

 

  )כט ע"ב(: במסכת קידושין מספרת הגמרא

הוא. אמר ליה: כשיבוא לידך  "משתבח ליה רב חסדא לרב הונא בדרב המנונא דאדם גדול

הביאהו אליי. כי אתא, חזייה דלא פריס סודרא אמר ליה: "מאי טעמא לא פריסת סודרא?" 

חזי דלא חזית להו לאפי עד דנסבת. ורב  א"ל: דלא נסיבנא. אהדרינהו לאפיה מיניה. אמר לי:

לקא דעתך? הונא לטעמיה דאמר: בן עשרים שנה ולא נשא אישה כל ימיו בעבירה. בעבירה ס

 אלא כל ימיו בהרהור עבירה."

פירוש: משתבח היה רב חסדא לרב הונא, שרב המנונא אדם גדול הוא. אמר לו: כשיבוא 

סודר. שאלו:  [רב המנונא] הביאהו אליי. כשבא, ראה רב הונא שלא פרס [רב המנונא] לידך

נו. אמר לו: מה הטעם שלא פרסת סודר? ענה לו: מכיוון שלא התחתנתי. סובב מפניו ממ

 ראה, שלא תראה פניך לפני עד שתתחתן.

 ."כדרך הנשואין שהיו רגילים לכסות ראשן" י מפרש על סודר:"רש

על פניו, המעשה של רב הונא לא ברור, ויכול להתפרש כלא פרופורציונאלי. מדוע לסובב 

 פניך מאדם שלא התחתן? ועוד להזהירו שלא יסתכל עליך עד שיתחתן?  

 מהראשונים: נעניין בכמה

 :)שם( המקנה מסכת קידושין

...ונראה דהיינו דאמרו חז"ל כל המקבל פני רבו כאילו מקבל פני שכינה. ורמז לו למה "

גורם לשכינה שתסתלק מישראל  – שאמרו חז"ל ביבמות... דכל שאינו עוסק בפריה ורבייה

 לכך סילק פניו ממנו."

ואף במובן  ,ומרת" מעשו של רב הונאהמקנה למעשה לא מתרגש יותר מדי מהעניין ומ"ח

סיבה ותוצאה. אתה,  – מסוים דן אותו לכף זכות. ומסביר כי מה שעשה אינו יותר מפשוט

 אם כך, מן הראוי שאסלק פני ממך. – שכינה להסתלקללהתחתן גורם  תבכך שבושש



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  216 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 לעומתו, חריף הרבה יותר ו"נכנס" ברב המנונא בחומרה: המהרש"א

. כדאמר כל ימיו בהרהור רשעתכל פני רשע. והיה מחשיבו בלא אישה כ"דאמרינן אסור להס

 עבירה וקל להבין."

אז בשונה מהמקנה שפירשנו לעיל, המהרש"א מציין כי רב הונא החשיב את רב המנונא כלא 

כל ימיו בעבירה.  – פחות מרשע. מכיוון שרב הונא אמר שמי שנמצא רווק לאחר גיל עשרים

 ובר עבירות.אדם הע – ואיזשהו רשע

אך לדעתי נראה לפרש כי קיימים שני אופנים בהסתכלות על אותה ה"עבירה" של האדם 

מבטל הוא עשה של  – בעודו לא נשוי, מכיוון שכל יום שעובר – הלא נשוי. כל ימיו בעבירה

לאחר שמתחתן ,"טראומת" עיכוב הנישואין עדיין  – פרייה ורבייה. כל ימיו בהרהור עבירה

 שו, על כן אינו עובר עבירה, אך הוא עדיין בבחינת ההרהור.יושבת ברא

 אך לדעתי, הפירוש החזק ביותר הוא של הבן יהוידע:

"דידוע כמו שהאיש משפיע לאישה, כן הרב משפיע לתלמיד. וכמו שהשפעת האיש לאישה 

צריכה להיות פנים כנגד פנים כן השפעת הרב לתלמיד המעולית ביותר היא פנים כנגד 

ועל כן תלמידי  .. כי כאשר יהיו פני התלמיד רואין פני הרב, מקבל התלמיד שפע יותר...פנים.

והנה רב המנונא בהיותו רך בשנים נחשב לגבי רב הונא כתלמיד  חכמים נקראו בשם נשים...

לפני רבו אשר מקבל שפע בראיית פניו ולכן כאשר ידע רב הונא שעדיין לא נשא אישה רצה 

כלומר שאת האיש מנעת השפעה מבת זוגתך...כן  מידה כנגד מידה... להענישו בדבר שהוא

אנוכי אמנע השפעה ממך שאתה דוגמת אישה שלא אתן לך רשות לראות פני כדי שלא תקבל 

 השפע ממני דרך פנים אל פנים כדרך האישה המקבלת השפע מן האיש פנים אל פנים..."

דה כנגד מידה"( מסביר כי קיימת )בדומה למקנה שגם הוא מציין את ה"מי הבן יהוידע

השפעת הרב  –השפעה מסוימת בין האיש לאישה פנים אל פנים, ושקולה להשפעה זו 

 לתלמידו. על כן התלמידים קרויים נשים.

א ברובד העמוק יותר. אתה, ורה שהעניק רב הונא לרב המנונא, הלמעשה, אותו עונש לכאו

, על כן אתה לא יכול לקבל שפע יתדיעתכאדם לא נשוי, מונע את אותה השפעה מאשתך ה

ממני ואני גם כן אמנע ממך את אותה השפעה. ניתן לראות מכאן שהשפע בין האיש לאישה 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  210 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

וכך בין הרב לתלמיד מתקיים בשלמותו במצב של פנים אל פנים. לא פחות. יש עניין 

 בהסתכלות אחד על השני/ה ובקבלת השפע משם. על כן, מי שמונע קבלת אותו השפע

 ", ראוי שלא יקבל אותו השפע מרבו.face to faceהמתקבל רק במצב של "

 שנזכה לקבל זה השפע פנים אל פנים בבחינת העם רואים את הקולות.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  259 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                             תורה כחפצא, או כגברא? –מטרת הלימוד 
 עיון בסוגיות מצות הבן על האב
 חזקי אברהמי

 

ן הרבו לחלק את מחלוקות ההלכה לחלוקות שונות. אחת מן ישיבות הפלפול ותלמידיה

ת ר' יהודה ות"ק ומחלוק חלק בעז"ה אתנבקש ללוקות הללו היא חפצא וגברא, ובה הח

 .זהבמאמר 

בנו קודמו, שזה מצוותו על  – הוא קודם לבנו. רבי יהודה אומר – "הוא לפדות ובנו לפדות

  137:ים, ניתן לראות כאן חלוקה של חפצא וגבראאביו וזה מצוות בנו עליו". אם אנחנו מתעקש

ת"ק מחייב את הגברא, את האדם, לפדות את בנו לפניו, משום שמחובתו לפדות את בנו. רק 

לאחר מכן הוא חייב לפדות את עצמו, כי זו מצוות אביו )אביו חייב ולכן חובתו קודמת לחובת 

 אביו(.

הוא מחויב שיפדו אותו, ולכן הוא חייב ר' יהודה סובר שהמצווה היא על החפצא, על הבן. 

 138.לקיים את פדיונו עוד לפני שהוא פודה את בנו, כי עיקר מצוותו הוא על החפצא, על הבן

"אמר רבי ירמיה: הכל מודין כל היכא דליכא אלא חמש סלעים הוא קודם לבנו. מאי טעמא? 

 מצווה דגופיה עדיף"

סלעים, ברור לנו שהוא קודם, ואין לנו מחדש לנו ר' ירמיה, שבמקרה שישנם רק חמישה 

חילוק של חפצא וגברא, משום שבשני המקרים חיוב הפדייה הוא על האב. לא משנה אם 

הן שלו והן  האב, בסופו של דבר, הוא המקיים את הפדיון – החיוב על הפדייה או על הפודה

 של בנו. לכן, הוא קודם לבנו, משום שמצוותו קודמת למצוות בנו.

 מהי המחלוקת? ומהו החילוק בין שני התנאים? אם כך,

                                                           
בהנחה שחפצא הוא חיוב המצווה על החפץ )לדו', בנדבה, כאשר החיוב הוא להקריב דווקא את הבהמה הזו, ואם  137

א להקריב קרבן היא מתה פטור מלהקריב אחרת(, וגברא הוא חיוב המצווה על האדם )לדוגמה בנדר, כאשר החיוב הו
באופן כללי, ולכן אם מתה הבהמה האדם הוא המחויב להביא אחרת במקומה(, והאדם הוא אינו חפץ )כמו שאולי היינו 

 ראויים לחשוב אם היינו במדרגה(.
 הבן נחשב חפצא לעניין זה, משום שמבוצעת עליו הפעולה. 138



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  252 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

"כי פליגי, היכא דאיכא חמש משועבדים וחמש בני חורין. ר' יהודה סבר: מלווה דכתיב 

בתורה ככתובה בשטר דמיא. בהני חמש פריק לבריה ואזיל כהן וטריף ליה לחמש משועבדין 

א הלכך מצווה דגופיה לדידיה. ורבנן סברי מלווה דכתיב באורייתא לאו ככתובה בשטר דמי

 ".עדיף

הגמרא עונה )ע"פ דברי רש"י, מומלץ לעיין בראשונים נוספים( שעיקר המחלוקת שלהם 

 היא בשאלה: האם חיוב התורה לשלם כסף הוא כהלוואה בשטר? 

אם . ישנו דין שכאשר אדם חייב קרקע לחבירו, ובמקום לשלם לו הוא מוכר אותה לחבירו

הקרקע נגבית מהקונה הטרי. קרקע זו נקראת בגמרא  רהמלווה של הקרקע היה בשט

סלעים עבור  29"חמישה משועבדים". הדין המועמד בגמרא הוא כך: האדם חייב לכהן 

סלעים "משועבדים" אצל  1-סלעים ששייכים לו, ו 1פדיונו ועבור פדיון בנו. יש לו ביד 

 אדם אחר. 

ואדם יכול לפדות את בנו בחמשת  שטר,לפי ר' יהודה, החוב לכהן הוא כמו חוב של הלוואה ב

הסלעים החופשיים שנתונים בידו, ואת עצמו בחמשת הסלעים ה"משועבדים", וכך לשלם 

 את חובו במלואו.

לפי חכמים, החוב הזה אינו כמו חוב של הלוואה בשטר, ואי אפשר לגבות במצב כזה את 

 חוב בנו יחכה לאח"כ.הקרקע מהקונה הטרי. לכן, האדם מחויב לפדות את עצמו בלבד, ו

 אם כך, עיקר המחלוקת היא האם חוב מן התורה הוא חוב הדומה לכתוב בשטר?

 ניתן לחלק גם את המחלוקת הזו למעין חפצא וגברא. מהי התורה?

לפי ר' יהודה, התורה היא כשטר. היא חפץ שבא לכוון את האדם. היא נתונה מן השמים, אך 

היא נתונה  – באותיות דיו על קלף, ו"לא בשמים היא" עומדת לגמרי בפני עצמה. היא כתובה

 לחלוטין לשיקול דעת חכמים.

לפי חכמים, התורה אינה כשטר. לפיכך, המלווה כאן הוא מלווה שבע"פ. התורה היא גברא, 

" אנכי. הקב"ה הוא 140"אנא נפשי כתבית יהבית 139.כביכול הקב"ה בעצמו, מלובש באותיות

                                                           
 ע"פ התניא 139
 שבת ק"ה. 140



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  252 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 – שנייה מחדש היא תלויה בקב"ה, והוא המעיד על החוב המדבר והנותן את התורה. בכל

 ללא שטר.

 קיימת מחלוקת נוספת, הנובעת מהמחלוקת הזו, לגבי קדימות הפדיון: ,לכן

"ת"ר לפדות את בנו, ולעלות לרגל: פודה את בנו ואח"כ עולה לרגל. ר' יהודה אומר: עולה 

 שאינה עוברת."לרגל ואח"כ פודה את בנו, שזו מצווה עוברת וזו מצווה 

כל טעמו של רבי יהודה הוא מסברה. הוא סובר כי מאחר שזו מצווה שיכולה לעבור, וזמנה 

קצוב, היא חשובה יותר ממצווה שזמנה אינו קצוב. ר' יהודה סובר כי המצוות הללו שתיהן 

חפצים. הוא לא נוקט "שכאן יכול להפסיד המצווה, וכאן אין יכול להפסיד המצווה". המצוות 

 ן חפצא.ה

טעמם של חכמים הוא מן התורה. מאחר שהקדים הקב"ה את פדיון הבן לעלייה לרגל, 

המצווה הזו קודמת. הם מייחסים חשיבות לסדר הכרונולוגי שבו נאמרו הדברים, ולא 

מסתפקים בפירוט המצוות לבדן, כמו שהיו מתייחסים אילו היו דורשים את התורה כשטר, 

ף חוקים, אשר סידורם אינו משמעותי. )לכן לא מבררת הגמרא שכל מה שמכיל אינו אלא אוס

 מה ר' יהודה לומד מהסידור הכרונולוגי.(

 ומכאן למחלוקת שאולי הכי משמעותית ביחס לשתי הדעות הללו:

אם בנו זריז וממולח ותלמודו : ר' יהודה אומר .הוא קודם לבנו -הוא ללמוד ובנו ללמוד :ת"ר"

 "בנו קודמו – מתקיים בידו

 אז מהו בעצם התפקיד שלנו כשאנו לומדים תורה?

ת"ק, שסובר שהתורה היא גברא, היא הקב"ה ממש המופיע בעולם, ואינה מקבלת משמעות 

כשטר, פוסק כאן שבכל מקרה הוא קודם לבנו בלימוד התורה. האדם מחויב לדעת תורה, 

לו קודם לבנו, שכן לקבל ולשמוע את דבר ה' המתגלה פה באופן ישיר, ולכן יש כאן חיוב ש

החובה כאן היא על ה"גברא" )גם במובן של חיוב על האדם, וגם במובן שבו התורה היא 

כעין גברא(. מטרתנו, אם כן, היא לקנות לעצמנו את התורה, ולאחר מכן גם להקנות אותה 

 אל ילדינו.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  253 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

גרום לעומתו, סובר ר' יהודה, כי התורה היא כשטר. היא חפצא. לכן, כל מטרתנו היא ל

להגדלת התורה בעולם. אין זה מספיק שאדם ישב וילמד לעצמו בשקט את פסוקי המקרא. 

הוא צריך ללמוד כמה שיותר תורה כדי להוריד אותה ולהגדיל את שמה כמה שיותר בעולם. 

לכן, פוסק ר' יהודה שכאשר הבן ילמד תורה יותר טוב מאביו, הוא קודם לאביו, כי התורה 

הוא ילמד, והחיוב הוא על המשכת התורה, ולא על לימודו האישי של  תתקיים יותר טוב אם

 האדם.

 אם כן מה עדיף יותר? שילמד את בנו או את בן בנו? –עולה שאלה בהקשר הזה 

לומר לך שכל המלמד את בנו תורה מעלה  – "והודעתם לבניך ולבני בניך"ומה אני מקיים "

 ד סוף כל הדורות."עליו הכתוב כאילו למדו לו ולבנו ולבן בנו ע

אמר ריב"ל: כל המלמד את בן בנו תורה מעלה עליו הכתוב כאילו קבלה מהר סיני. שנאמר: "

 .""והודעתם לבניך ולבני בניך" וסמיך ליה "יום אשר עמדת לפני ה' אלהיך בחורב"

הדרשות הללו? אמנם כאן מדובר על הבן וכאן מדובר על  שתי לכאורה, מה כבר ההבדל בין

מדוע בדרשה אחת אנו ממשיכים את התורה עד סוף כל הדורות, ובדרשה  – ובכל זאתהנכד, 

 השנייה אנו מקבלים את התורה מהר סיני?

 אולי גם ההבדלים ביניהם קשורים למחלוקת העקרונית הזו.

 שיטות בלימוד התורה את צאצאי האדם: לימוד הבן ולימוד הנכד. שתיניתן לראות 

ר, וחובה להמשיך את קיומה בעולם, הדרשה הראשונה של למאן דאמר שהתורה היא שט

לימוד הבן היא הדרשה האידאלית. הלימוד הוא עד סוף כל הדורות, וזוהי הייתה בדיוק 

 המטרה של התורה.

ולמאן דאמר שהתורה היא לא שטר, אלא "אנא נפשי כתבית יהבית", הדרשה השנייה היא 

סיני, את הקב"ה שאמר בעצמו אנכי. את האידאלית, שכן היא המורידה את התורה מהר 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  252 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

הקרבה הגדולה הזאת אליו. אם זוהי מטרתה של תורה, הרי שהיא נעשית כאן באופן הטוב 

 141.ביותר של הורדת התורה למטה

צופה רשע "ואמר ר"ש בן לוי יצרו של אדם מתגבר עליו בכל יום ומבקש המיתו שנאמר "

הים לא יעזבנו ואל"שנאמר  ,אין יכול לו -ואלמלא הקב"ה עוזרו". לצדיק ומבקש להמיתו

אם אבן הוא  .אם פגע בך מנוול זה משכהו לבית המדרש ,בני :תנא דבי ר' ישמעאל ".בידו

 ".נימוח ואם ברזל הוא מתפוצץ

ושוב, מה ההבדל בין שתי צורות ההתמודדות עם היצר הרע? מדוע כאן ה' עוזר וכאן התורה 

 עוזרת?

איך מורידים את התורה  – אוד במחלוקת של ר' יהודה ות"קאלא שזהו עוד עיקר חשוב מ

למעשה. זהו הדבר החשוב מבין שניהם, אך שניתן להעמיד מחלוקת לגבי האופן בו זה 

מתבצע. גם ת"ק סובר שהתורה היא המצילה את האדם מיצר הרע, אך היא מתגלית בעזרתו, 

וזרת לאדם להתגבר על יצרו ורק בעזרתו, של הקב"ה. זוהי ההתגלות של התורה כגברא, שע

הרע. אך ר' יהודה סובר כי עצם התגלות התורה המצילה את האדם מיצרו הרע היא דווקא 

 בבית המדרש, מקום התפשטות והתגלות התורה בעולם.

 זהו גם עיקר המחלוקת בין ר' יהודה לת"ק בסעיף האחרון במשנה:

ליסטות ס"ד אלא כאילו מלמדו . שאינו מלמדו אומנות מלמדו ליסטותרבי יהודה אומר כל "

 ".איכא בינייהו דאגמריה עיסקא? מאי בינייהו .ליסטות

שואלת הגמרא על ההבדל בין ר' יהודה לת"ק לגבי לימוד אומנות, ומסבירה: ת"ק מסתפק 

כדי לימוד מלאכה טובה בחיים, ור' יהודה מחייב אומנות כדי להוציא את לבלימוד סחורה 

 בנו מגדר הליסטים.

 מציל את האדם מן העבירה? מן הגניבה?מה 

                                                           
ישר אל שכלו של הילד,  -א מעביר את דברי הסבא בדרך של השתלשלותואלה ההבדלים בין סבא לאבא: שהאב 141

ובאופן זה הוא גורם לתורה שתשלשל ע"י בנו, והיא תתפשט בעולם. אך הסבא מעביר את המידע ישירות ממנו, ולכן 
 כאן מדובר על הורדת הקב"ה, במדריגה גבוהה מההשתלשלות שהוריד האבא.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  251 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

לפי ת"ק עצם הלימוד של האדם. מספיק שאדם מלמד את בנו כל מלאכה שהיא, והוא כבר 

כמו שהאב מלמד את בנו. עצם  ,מציל אותו מיצרו הרע. התורה היא הארת הקב"ה בגילוי

 פעולת הלימוד היא היא הגילוי, והיא המצילה.

עולת הלימוד, אלא גם מה שנלמד. חייבת להיות כאן תורה אך לפי ר' יהודה, לא מספיקה פ

. לא יעזור לאדם להיות סוחר אם הוא לא יתקיים מזה. על עליו כשטר, כמשהו להתקיים

 התורה להתקיים בעולם, ורק כך האדם יוכל להינצל מעבירות ומיצרו הרע.

כי שמעו אמרי יודוך ה' כל מלכי ארץ " מאי דכתיב :דרש עולא רבה אפיתחא דבי נשיאה"

 ",לא יהיה לך"ו "אנכי"בשעה שאמר הקב"ה  .אלא אמרי פיך ,מאמר פיך לא נאמר "?פיך

חזרו  "כבד את אביך ואת אמך" כיון שאמר. לכבוד עצמו הוא דורש – אמרו אומות העולם

 ".והודו למאמרות הראשונות

 הברייתא הזו היא המסכמת את שתי השיטות. 

עולם זלזלו בדברותיו הראשונות של הקב"ה, וטענו שהן בדרשה הזו מסופר כי אומות ה

מגיעות מאגואיזם, ח"ו. רק לאחר ששמעו שאכפת לו מכבוד ההורים, חזרו ואימתו בלבבם 

 גם את הדיברות הראשונות.

התורה ירדה והתפשטה ונתגלתה בעולם, כמו שיטת ר' יהודה, כחפץ. רק לאחר הגילוי שלה 

י כתבית יהבית", וכי "קודשא בריך הוא ואורייתא וישראל בעולם, ראו העמים כי "אנא נפש

כולא חד", והבינו שהקב"ה מתגלה בעצמו בתורה הקדושה. נמצא, שהמדריגה של התפשטות 

 וגילוי התורה, היא זו שתורמת בסופה לגילוי ה' בפועל ממש. ויהי רצון שנזכה לכך, אמן.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  255 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                               הרטייה משל

 שלמוב ודניאל רבינק איתן
 

 
סם תם". הגמרא ממשילה את התורה  – "תנו רבנן: ושמתם:( נאמר: ל )מסכת קידושין ב

 לסם חיים ומביאה משל לכך:

"משל לאדם שהיכה את בנו מכה גדולה והניח לו רטייה על מכתו, אמר לו: בני, כל זמן 

שהנאתך ורחץ בין בחמין ובין בצונן ואין  שרטייה זו על מכתך אכול מה שהנאתך ושתה מה

 ".אתה מתיירא, ואם אתה מעבירה הרי היא מעלה נומי

שה מה משל זה מדבר על אב שהיכה את בנו מכה והניח לו תחבושת על מכתו, ואמר לו תע

 ל מכתך ואם אתה מורידה המכה תעלה נמק.עשאתה רוצה כל עוד התחבושת 

קב"ה אמר להם לישראל: בני, בראתי יצר הרע )שהוא ה –משל זה מדמה אותנו ואת הקב"ה 

אין אתם  – המכה( ובראתי תורה לתקנו )שזוהי התחבושת(, ואם אתם עוסקים בתורה

שאם אדם  ,(', ז'נמסרים בידו של יצר הרע שנאמר: "הלא אם תיטיב שאת" )בראשית ד

 –בתורה  יםסקעו כםאך אם אינ ;אינו נמסר בידי יצר הרעהוא מיטב דרכו ועוסק בתורה 

 )שם(. נמסרים אתם בידו של יצר הרע שנאמר: "לפתח חטאת רובץ"

 הואכל מה ש שותעלהגמרא לא התייחסה לחלק של המשל המדבר על האב שאומר לבנו 

 ,המהרש"א מתייחס לזה ואומר שכל זמן שאתה עוסק בתורה .הרטייהיש לו את רוצה כל עוד 

נות מתענוגי היכלומר תוכל ל ,אכול מה שהנאתך (,רעא יצר הישה) שהיא הרטייה ע"ג מכתך

כיוון שהתורה בדומה לרטייה מגינה עליו מהיצר  ,העולם הזה ואתה לא תגיע לידי עבירה

 הרע.

בתחילת הסיפור של קין והבל ה' אומר לקין  – באותו נושא מתייחס המהרש"א לקין והבל

וכיוון שנתן ליצר הרע  .בזויוכמו שאנו יודעים קין לא היטיב והביא קרבן  ."אם תיטיב"

 למשול בו, הגיע להריגת אחיו. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  257 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

הגיע שאיש העשיר הששם כתוב ש ,עוד לגבי יצר הרע וכניסתו לאדם נזכר במשל דוד המלך

שהוא ישן  נקרא אורח,כך ואחר  שהוא עובר דרך ואינו ישן אצלך. הלך,נקרא בתחילה 

ית, האיש הזה הוא היצר הרע! ולבסוף נקרא איש שהוא בעל הב אצלך אך לא ממש אצלך.

בדומה לדוד וקין שנתנו ליצר  ,הוא ימשול בךבסוף אם אתה נותן ליצר הרע להיכנס אליך 

 להיכנס ולבסוף משלו בהם.

שגם  – ללמדו תורה או להשיאו אישה )קידושין ל.( – הדבר הזה מתקשר לסוגיות הקודמות

 .בזמן לימודו הרהורי עבירהיו לו יהשם מדברים על כך שצריך לישא אישה מוקדם כדי שלא 

היה אומר לשטן חץ בעיניך כלומר אינך יכול לשלוט  22ואומר מישהו שאם היה מתחתן בגיל 

 ,המקנה על מסכת קידושין בקשר לאמרה זו מקשר את הפסוק של דוד כחיצים ביד גיבור בי.

את היצר הרע  שהחיצים השנונים מנצחים את האויב. הוא מוסיף ואומר שלעולם ירגיז אדם

דבר דומה למה שאמרנו עם הרטייה. דבר נוסף שאומר המקנה זה לגבי  בכך שילמד תורה

 הזוסוגיה הלכן לפי ו ,כניסתו של יצר הרע שבהתחלה הוא אורח ואחר כך הוא בעל הבית

צריך לנסות וכבר אז  ,להיכנסוכי אז מתחיל היצר לנסות  ,22צריך להשיאו אישה בגיל 

ולכן  22שהוא לא ייכנס. אך מה לעשות שלא כולם זוכים להתחתן בגיל  לחסום אותו כדי

 .סום את היצר הרע עם חציה השנוניםהקב"ה הביא לנו את התורה שיכולה לח

לסיכום, שנזכה כולנו ללמוד תורה ובכך לחסום את היצר שלא ימשול בנו או שפשוט נתחתן 

 .22בגיל 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  256 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                            מילה במצוות האב חיוב – למולו
                                                   ?החיוב עיקר מי על

 דורפמן אשוריה
 

 גמ' קידושין כ"ט ע"א: 

אמר רב י'הודה ה"ק כל מצוות הבן המוטלות על האב לעשות  מאי כל מצוות הבן על האב..."

יה אבוה מיחייבי בי דינא למימהליה... והיכא דלא לבנו... למולו מנלן... והיכא דלא מהל

 ".מהלי בי דינא מיחייב איהו למימהל נפשיה

האם זו מצווה אחת או שתי  –ומתוך כך  –כלומר מי חייב בה ולמה  ?על מי עיקר המצווה

 מצוות?

לומר שמלכתחילה החיוב על האב, והבי"ד והבן משלימים חיובו, או שיש חיוב היא ההו"א 

ה על האב וכשצריך המצווה עוברת לבי"ד או לבן עצמו היא שהגמ' הנ"ל מביאה מלכתחיל

ובמצב שאין אפשרות כזו יש חובה על  ,בהתחלה אפשרות שחובת מילת הבן היא על האב

 אפשרות החובה עוברת לבן שימול עצמו. כזו כשאין .בי"ד למול את הבן

 א על חיוב האב, בי"ד והבן.להבין את דברי הגמרכדי אנסה לברר אפשרות אחרת במקצת 

י"ד והבן היא לא אמרה זאת כדי ב לכאורה אפשר לומר שמה שאמרה הגמ' לגבי חיוב האב,

אלא הגמרא אמרה מקודם שיש באופן כללי חובת  ,לומר שיש חיוב/עיקר חיוב על מישהו

 , ואומרת הגמראלעשות לבנו מוטלות על האבה מצוות הבןהיינו  ,מילה/עיקר חיוב על הבן

רק שאביו עוזר לו ומביאו לקיים המצווה.  הבן צריך להיות מהול, שזוהי מצוותו, –שלמעשה 

 ע"י מי הבן יהיה מהול? זה עניין אחר. ועליו מדברת כאן הגמרא.

 ?למה ומי עוזר לו לקיים את המצווה –מצוות הבן 

לא נימול  שהרי אם הוא ,נראה לענ"ד להגיד שמלכתחילה חיוב המצווה מעיקרא הוא על הבן

ואם  ,הוא מתחייב בכרת ולא אביו. וא"ת: והרי הגמרא אמרה שאביו קודם כהו"א שלעיל –

לפיכך ו – לא מל האב אז המצווה עוברת לבי"ד ואם הם לא מלו המצווה עוברת לבן עצמו

 איך אפשר לומר שמלכתחילה המצווה על הבן? 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  250 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

]שכתוב על ערל שהוא חייב  מקדימה הגמרא ואומרת שמילה זו לא סתם מצווה של הבןא( 

מצוות הבן שמוטלת על האב לעשות  ומפרשת הגמ' שזו ,מצוות הבן על האבכרת[ אלא זו 

 מצוות הבן. לבנו. ומילה היא 

בסופו של דבר גם להבנת הגמ' באופן שבהו"א  –מלבד החיוב למי שלא נימול בכרת ב( 

ל אביו, מדוע שהוא יתחייב עיקר החיוב בסופו של דבר הוא על הבן. שאם זה ע –דלעיל 

למה לא אומרים שזה בעיה של אביו/של  ,למול עצמו? הרי אם הוא לא מהול וזו מצוות אביו

 בי"ד?

א[: "למולו מנלן? דכתיב "וימל אברהם ראה לי שמה שאמרה הגמרא ] קידושין כ"ט ע"נג( 

המול לכם כל את יצחק בנו". והיכא דלא מהלי אבוה? מיחייבי בי דינא למימהליה דכתיב "

זכר". והיכא דלא מהלי בי דינא? מיחייב איהו למימהל נפשיה דכתיב "וערל זכר אשר לא 

המצווה, אלא לאחר שאמרנו לעיל ימול את בשר ערלתו ונכרתה"" אינו מדבר על מי חיוב 

, אומרת הגמ' מי צריך למולו (כמו שכתבתי לעיל בתשובה א') שזו מצוות הבן על האב

כמו שאומרת הגמ' לעיל שזו  ,לכתחילה, מכיוון שזו "מצוות הבן על האב"במצבים שונים: 

זה  –האב צריך למוהלו. במקרה שמשום מה האב לא מל אותו  –מצווה שמוטלת על האב 

לו  ההבן הופך להיות יתום/כיתום שבי"ד ממנ – שהמצווה מוטלת על האב לעשותה

האב לדאוג לבן עוברת לאפוטרופוס וכמו שביתום לכאורה המצווה המוטלת על  .אפוטרופוס

כך המצווה  (,שבעצם הוא כאביו ולכאורה הוא גם מקבל את החובות של אביו) מטעם הבי"ד

 ,וממילא הם כמו אביו – לבי"ד/לכל ישראל תעצם האבהות עובר –כאן שמוטלת על האב 

נהיה היתום  ולכן המצווה מוטלת על הבן. וכמו שביתום אם אין בי"ד שימנה אפוטרופוס

או )הוא נהיה כאביו  אם אין בי"ד שימול אותו – כך כאן, שצריך לדאוג לעצמו – כאביו

ולכן היא מוטלת עליו  ,הוא כאביו –והטלת עשיית המצווה על אביו  (,כבי"ד שגם הם כאביו

  לעשותה.

ממלא  גם למצב שבי"ד ,אולי גם אפשר לומר מזה שגם להטלת המצווה על אביו לעשותהד( 

ניתן  .הגמ' מוכיחה זאת מפסוקים ,וגם למצב שהבן עצמו עושה זאת ,שמוטל על האבאת מה 

הגמרא וכש ,אלא כולם שווים ,לכתחילהמעיקר חיוב המצווה על מישהו את להבין שאין פה 

 המצווה היא שלו וזה פשוט. ,על זה שאביו מחויב במצוות מילה מלכתחילהמדברת 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  279 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ב.  על אביו לעשותה? מדוע מוטל דווקא –הבן  אם מילה זו מצוות א.ועוד יש לשאול: 

 איך ייתכן שתהיה מצווה שאדם אחד מחויב בה ומישהו אחר יהיה מחויב לעשותה?

 142,שהבן הוא כרגלי אביולומר שהסיבה לכך שמוטל על אביו לעשותה זה משום  אוליאפשר 

ין "מצווה בו ולכן ניתן לומר כע ;וגם הבן הוא ברשות האב ואוכל על שולחנו והוא כאביו

כי  ,כלומר שהמצווה של הבן בעצם היא כמצוות האב ועדיף האב על בי"ד ,יותר מבשלוחו"

אב. ומכח זה שהבן ברשותו ואוכל על שולחנו והוא כרגלי אביו כשהבן הוא כ"בו" זה האב 

מחויב )ש (שנהיה כאביו להתחייב בעשייה) קודם כל חיוב עשיית המצווה עובר מהבן –

ח זה ושמחויב הבן בעשייה מכ –שנהיה כבנו )אל האב  (ר לעשותה בעצמובסופו של דב

 ,בוודאי עוברת/נמצאת אצל האב –. גם דעתו של הבן (שנהיה כאביו שהתחייב בעשייה וכו'

כרגע הוא בן שמונה ימים ואין בו יכולת להחזיק דעתו/אין בו דעת. אביו רק עוזר לו ש ווןכי

אין קורה כאשר מה  –ביו יש מצווה להביאו לכך. וא"ת ולא ,שיהיה מהול –לקיים המצווה 

הרי הוא יתום מאב ולא מאם  – למה החובה עוברת לבי"ד ולא לאמא? הייתי אומר ?לו אב

כגון יתומה ), ואין בו דעת/דעתו אצל האמא שמגדלתו, בעצם הוא יהיה סוג של ברשות אמו –

מה לא נאמר שחיוב עשיית א"כ ל( " משיאין אותהואמהקטנה שתיקנו חכמים ש"אחיה 

שמחויב בסופו של דבר לעשותה  –שנהיה כאביו להתחייב בעשייה )המצווה עובר מהבן 

 "אותו" ולא אותה.  –אל האמא? לכך הביאו את הפסוק "כאשר צווה אותו"  (בעצמו

 אולי יש לחלק בין חיוב במצווה לבין חיוב בעשיית המצווה.לכן, 

 נות:לכאורה ניתן להביא דוגמא מקרב

 בקרבן ניתן לכאורה להגיד שיש את החילוק הזה. 

"אבל  :(ה'-ספר עבודה הלכות מעשה הקרבנות פ' י"ד הלכה ד' ו)כמו שאומר הרמב"ם 

שהנודר אם הפריש  ?הרי זו נדבה: מה בין נדרים לנדבות עולה... האומר הרי בהמה זו...

המתנדב ואומר זו אם מת או ו ,שיקריב כמו שנדרקרבנו ואבד או נגנב חייב באחריותו עד 

יש פה נפקא מינה אם נדב בהמה והביאה ליד כהן ולא הקריבו  ."אינו חייב באחריותונגנב 

אין חייב באחריותו. אך אם  –אז אם החיוב הוא על הבהמה ליקרב ע"ג המזבח  – שנדרכמו 

                                                           
אגדות למהר"ל קידושין דף ל ע"א ובמקורות רבים בראשונים, ע"פ הגמרא  ראו בחידושי -"ברא כרעא דאבוה"  142

 בעירובין דף ע ע"ב.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  272 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

לנדבות  מה בין נדריםשם[: "חייב באחריותו. כמו שאומר המשנה למלך ] –החיוב הוא עליו 

וכו' דקדק רבינו לומר עד שיקריב כמו שנדר לומר שאפילו הביאו ליד כהן כל שלא הקריבו 

כמו שנדר לא יצא ידי חובת נדרו ודין זה הוא פשוט ולא מיבעיא היכא דנפסל הקרבן דפשיטא 

בעצם, בעל  – דלא יצא ידי נדרו אלא אפילו שהקרבן כשר אפילו הכי לא יצא ידי נדרו"

חפצא"[, 'רובץ' על הבהמה, החיוב מתייחס לבהמה ]ה" – עולה"זו ב ואמר "הרי הקרבן שנד

חל חיוב להביאה למצב  (ה"גברא")שתגיע למצב שהיא קרבה ע"ג המזבח. ועל בעל הקרבן 

אם חייב באחריותו זה אומר שיש עליו )ו"קרב ע"ג המזבח", שהרי אינו חייב באחריותו 

(, אך אם אינו חייב באחריותו זה אומר שאין עליו הכהן שליחכאשר חיוב מעכב להקריבה )

חיוב מעכב להקריבה, אלא כיוון שהביאה לכהן עשה את שלו, סיים את המוטל עליו, ומכאן 

במילים אחרות: במקרה שנדב  (.ואילך אין הוא אחראי עליה אלא קיים מצוותו להביאה לכהן

על ו ,צב של "קרב ע"ג המזבח"על הבהמה חיוב להגיע למיש   ,בהמה ואמר "הרי זו עולה"

אם כך, בעצם רואים פה חילוק בין חיוב במצווה  בעל הקרבן יש חיוב להביאה למצב זה.

אבל בתור  ,לבין חיוב עשיית המצווה. אמנם ברור שבהמה לא יכולה להתחייב במצוות

"חפצא" יש עליה סוג של חיוב ליקרב ע"ג המזבח ובעל הקרבן מקיים בה מצוותה. כך גם 

, שמוטל עליו (או בי"ד)זה הבן. שהמצווה עליו. וה"גברא" זה האב  –אן. ה"חפצא" כ

 לעשותה.

והוא ברשות  (או לאפוטרופוס)כמו ביתום שיותר אין צריך לאביו  – לאחר שהגדיל ,מ"מ

כך כאן הוא ברשות עצמו, וא"צ לאביו או לאפוטרופוס, וממילא לכאורה מתבטלת  – עצמו

ואביו לא חייב לעשותה אלא הוא עצמו. או שהוא  ,וות הבן על האב"מצוות מילתו מגדר "מצ

נהיה כאביו שחייב לדאוג לעצמו ברוב הדברים, שממלא מקום אביו וממילא מוטלת עליו 

 עשיית המצווה.

 באופן רעיוני – מצוות הבן שמוטלת על האב לעשות לבנו

ראינו את זה בכמה  –ותה דבר זה שהמצווה היא של מישהו ומישהו אחר חייב לעזור לו לעש

 מצוות. אך זה מראה על הקשר בין אנשים בכלל.

זה שאני חייב להגיע למצב מסוים, לעשות משהו, וחובתי מתמלאת ברגע שמישהו אחר עוזר 

 מצב מסוים.אותו להגיע ל –אין לי יכולת לעשות את המוטל עלי  –לי למלאת אותה. בלי זה 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  272 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 בלי עזרה ממישהו.  –להשלים משהו  שאני לא יכול ,ערבותמעין בעצם  וז

להגיע  גם תפיסה של ענווה גדולה. לכאורה הייתי חושב שאני גדול. יכול לעשות הכל.זו 

 לכל מצב.

אם אני  –ואני חייב לקבל סיוע ממישהו אחר שישלים אותי. בלי זה  ,מושלםאיני  –אך לא 

מוגבל ואני בסך הכל בן אני חייב לזכור שאני  –הכל לבד, לעצמי, בעצמי  רוצה לעשות

 שמונה ימים.

ובלי אבא, בלי מישהו שמביא אותי לעולם, לתוך חיי העולם הזה, בלי משהו שמסייע לקיים 

 אין אפשרות של קיום. –את המצווה 

בסופו של דבר, אם האדם הוא במצב שאין לו אבא שימול אותו, אם הוא לא דואג לעצמו 

כי  ;מ"מ אי אפשר להפיל את האחריות על האחריםהרי הוא חייב בכרת. ש –ומל את עצמו 

"אם אין אני לי מי  – בסופו של דבר זה המצווה של הבן. לא של האבא. כמו שאמרו חז"ל

 "אימתי? –מה אני, ואם לא עכשיו  –"וכשאני לעצמי  –לי". ומצד שני 

 , אמן.    תודה לקב"ה שזיכני ללמוד מתורתו הקדושה. יה"ר שיבנה בית המקדש במהרה בימינו

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  273 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                      מחלוקת רש"י תוס' וכו' –לא צריכא ליומי 
 אשוריה דורפמן

 
אל תקרי ושננתם  "ושננתם לבניך" "אמר רב ספרא משום ר' יהושע בן חנניא מאי דכתיב

אלא ושלשתם לעולם ישלש אדם שנותיו שליש במקרא שליש במשנה שליש בתלמוד מי 

 (קידושין דף ל' ע"א) ".לא צריכא ליומיודע כמה חיי? י

כלומר על האמירה "לעולם ישלש אדם שנותיו שליש במקרא שליש במשנה שליש בתלמוד" 

איך ניתן לומר כך? והרי מי יודע כמה יחיה? משיבה הגמרא: "לא צריכא  –שואלת הגמרא  –

 ונחלקו הראשונים מהו התירוץ שמביאה הגמרא. ליומי".

 .ימי השבוע" –מפרש רש"י שם: "ליומי 

ולא  ,שליש בתלמודושליש במשנה  ,כלומר שלכאורה יחלק את ימי השבוע לשליש במקרא

 את השנים.

פירש בקונטרס ימי השבת כלומר שני ימים מקרא  .לא צריכא ליומיואומר על כך התוס': "

ושני ימים משנה ושני ימים גמרא ולא נהירא דא"כ אכתי הוה מצי למיפרך מי ידע כמה חיי 

"ל לפרש בכל יום ויום עצמו ישלש על כן תיקן בסדר רב עמרם גאון כמו שאנו נוהגים ונ

בכל יום קודם פסוקי דזמרה לומר מקרא ומשנה וגמרא ור"ת פי' שאנו סומכין אהא דאמרינן 

 בסנהדרין בבל בלולה במקרא במשנה ובגמרא דגמרת בבל בלול מכולם".

? איך הוא יכול להגיד שיחלק את היום םחיימי יודע כמה  – ואפשר גם להקשות על התוס'

לכל את השאלה הזאת אפשר לשאול חלקים? הרי מי יודע כמה יחיה? וכן עד לעולם.  3-ל

 יחידת זמן.

סוגים של שאלת "מי יודע כמה חיי". יש סוג ראשון, והוא ששואלים  שניצריך להבין שיש 

יחיה לעוד כך וכך זמן, דוגמת האם  זמן יחיה, ויש את הסוג השני של מי יודעכמה  מי יודע –

מי יודע האם יחיה עד סוף השבוע הזה/עד סוף היום. נראה שחוץ משאלת הגמרא "מי יודע 

כמה חיי?" שמדברת כנראה על הסוג הראשון, שאר השאלות "מי יודע כמה חיי?" עוסקות 

 בסוג השני.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  272 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

זוהי  – לומר ששבועאולי מה שאומר רש"י זה שאדם הוא בחזקת שיחיה עד סוף השבוע. כ

יחידת המידה שניתן למדוד אותה ובחזקת שיחיה בה, כמו שבדיני גיטין/כתובות יש שהלך 

אדם למדינת הים, ועבר זמן ולא חזר, הריהו בחזקת שהוא חי כל עוד אין ראיה שהוא מת. 

אם שאלנו על שילוש השנים מי יודע כמה שנים יחיה, אז כששואלים זאת על שבוע,  ,בעצם

לים מי יודע האם יחיה כל השבוע שיכול לחלק את השבוע לשלוש. שהרי אם ימות שוא

המקרא/משנה/תלמוד, ובעצם אולי ניתן לומר שברגע שמת, את נמצא לא השלים  –באמצע 

 לא חילק נכון את השבוע. הוא יחידת המידה, ה"שבוע" שלו הוא יותר קצר ו

ותה ובחזקת שיחיה בה היא במהלך שיחידת המידה שניתן למדוד אהוא מה שאומר תוס' 

 היום.

הרי איך אפשר להגיד שיש חזקת חיים לעתיד? ניתן לומר שאדם הוא בחזקת שעד עכשיו 

הוא חי. אך איך ניתן לומר שאדם הוא בחזקת שיחיה עד סוף השבוע? או עד סוף הלימוד 

ף אחד לא הסוג הראשון של "מי יודע כמה חיי?" נראה שבאמת אעל במהלך היום? כידוע, 

כל הדיון הוא לגבי הסוג השני של השאלה. ונראה שלסוג השני שחי. אלא הוא יודע כמה 

 יש לה תשובה כמו שיתבאר לקמן. –של השאלה 

כל השבוע הוא בשביל השבת  .לרש"י, מסתכלים על רגע סוף השבוע, השבת, שהיא העיקר

ן מסתכלים על רגע השיא, לכ .ובציפייה לשבת, וכמובן ששבת היא רגע השיא של כל השבוע

ולגבי אותו רגע יש לו חזקת חיים, כי זו יחידת הזמן הבודדת השלימה שניתן להתייחס אליה. 

יחידה שלמה. אותה חלק מ ןהשבוע ה ותממילא הוא חי למפרע מיום ראשון עד שבת, שכל ימ

השבוע  לכן יכול לשלש לימודו בהנחה שהוא חי כל השבוע, שיחידת המידה היא שבוע, וסוף

 השבת. –הוא סוף יחידת המידה 

תוס' מסתכלים על תחילת השבוע. על הרגע הנוכחי. שבאותו רגע לא יודע אם יחיה כל 

סוף יחידת המידה,  –השבוע. ואם יחידת המידה של התוס' היא יום/הלימוד במהלך היום 

ד אם מודדים משהו בסנטימטרים, לא מסתכלים על החפץ הנמד) שבעצם זה מה שנמדד

, סוף יחידת המידה (באמצע ארכו, אלא כדי למדוד כמה סנטימטרים הוא מסתכלים על הקצה

 תמה שקובע היא –לכמה זמן יש לו לחלק/מתי נגמרת יחידת המידה שבה הוא חי  תשקובע

הוא סוף היום.  (סוף היחידה, כמו סוף הסנטימטר)סוף הזמן  ועל זה מסתכלים. בעצם כאן



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  271 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 –ואם בקפיצה קדימה בזמן בסוף היום הוא בחזקת שהוא חי  ,וםמסתכלים על סוף הי ןלכ

 אז אנו יודעים שבחזקת שהוא חי למפרע מתחילת היום ועד סופו.

שלא צריך לחלק דווקא לשלושה חלקים שווים, אלא  ,ישנה אפשרות לומר כמו בשו"ע הרב

, אבל יחלק לשלושה –שיחלק לשלושה חלקים לפי הצורך והמעלה. זהו המושג "ישלש" 

קא שווים ביניהם, אלא שווים בצרכם. יש בזה ליישב הרבה מן הסתירות והקושיות ולאו דו

תוס' אומר שיחלק את היום/זמן לימודו  עליה ,חיהוא שלעיל, למשל השאלה מי יודע כמה 

הרי מי יודע שיחיה כל היום, שאם ימות נמצא מפסיד חלק  – לשאולאפשר על זה  .ביום

תלמוד ונמצאת יחידת המידה שעל פיה חילק את היום לשלושה חלקים מלימוד מקרא/משנה/

חלקים שווים. אז  3-לא נכונה שהרי יומו קצר יותר ונמצא שלא חילק את יומו ל –שווים 

חלקים שווים, אלא אפשר לשלושה חלקים  3-ניתן להשיב שלא צריך לחלק את יומו ל

צרה, בכל זאת חילק את היום לשלושה ואז גם אם מת ויחידת המידה שלו התק ,שאינם שווים

אין זה משנה שלא  ,קצר היום שלו או לא משנה יחידת המידה כמה ארוךו .חלקים כראוי

 לק לכמה שצריך. יחשחלקים שווים אלא  3-לק ליח

לא ישלש  "וי"א שגם בתחילת לימודו של אדם (ב' ,יו"ד הלכות ת"ת פרק ב' –שו"ע הרב )

שהרי המשנה חמורה מן המקרא וצריכה זמן  וים ממשזמן לימודו לשלשה חלקים שו

מרובה יותר ואצ"ל התלמוד שצריך זמן מרובה יותר מהמשנה אלא מה שהצריכו לשלש זמן 

בכל יום ויום כדי שיגמור כולו בשוה ליתן לכל אחד שיעור וזמן כפי הראוי לו  לימודו הוא

 ואח"כ כל ימיו לסבור ולעיין. וטוב לחוש לדבריהם:" 

והרי זה לא משנה שמחלק לשלושה חלקים לא שווים, שהרי כל היום התחלק, ואם מת  וא"ת

נמצא ממעט לימוד המקרא/משנה/תלמוד, לפי החלק שהחסיר! יש לומר שגם בדורנו, שרוב 

לשלש :"וחייב (הלכות ת"ת פרק א הלכה י"א)העולם אינו לומד כל היום, אומר הרמב"ם 

, ושליש בתורה שבע"פ, ושליש יבין וישכיל אחרית שליש בתורה שבכתב את זמן למידתו,

 שאומר התוס':דבר מראשיתו ויוציא דבר מדבר...". אם כן, זה לא בהכרח כל היום, וכמו 

"על כן תיקן בסדר רב עמרם גאון כמו שאנו נוהגים בכל יום קודם פסוקי דזמרה לומר מקרא 

ושה, כשיתכן שממילא אינו ומשנה וגמרא". ולכן אין אפשרות לדקדק בהחסרת חלק מהשל

לאו דווקא לומד כל היום, ולאו דווקא שצריך לשלש את כל היום,  ,לומד בזמן זה. כלומר

אותו צריך לשלש. וזה גם יכול להיות כל היום. וממילא מתבטלת  –אלא הזמן שלומד 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  275 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

וממילא  ,חי, שיש אפשרות שלא צריך לשלש כל היוםהוא הקושיא על התוס' שמי יודע כמה 

 ין עניין לחלק את כל היום.א

אמנם קשה ליישב דברי שו"ע הרב עם דעת הרמב"ם, שנתן דוגמא מפורשת לדרך החלוקה 

שעות, שיחלק את  0שעות ביום ולומד  3הדוגמא של הרמב"ם היא למי שעובד )לפי שעות. 

שעות כל אחד. ואולי אף משום כך נתן הרמב"ם דוגמא,  שלושחלקים של  שלושהלימודו ל

 (, אלא כדי לאפוקי מדעת שו"ע הרב.3-בלחלק  0י כל אחד יודע לעשות חשבון של שהר

 כנראה משום כך כתב דבריו בלשון "ויש אומרים", שאין זו דעת הרמב"ם.

 באופן רעיוני, ולהשליך מזה להרבה עניינים בחיים.זאת אפשר גם להבין 

. יש הרבה תחומים לעסוק תמיד יש התלבטות לאיזה כיוון ללכת. מה לעשות. מה קודם למה

 איך לחלק את הזמן? – הרבה דברים לעשות. ושואלים ,בהם

 בהתחלה הביאה הגמרא אפשרות שיחלק את כל שנותיו לשלושה חלקים. 

כמו שלמשל אומרים האנשים: "קודם כל אעבוד כך וכך שנים, אח"כ אקים משפחה, וכשאצא 

 כי מי יודע כמה חיי? אלא יחלק לימים.אך דבר זה אינו נכון.  לפנסיה אשב ואלמד תורה".

 ובזה נחלקו רש"י ותוס'. 

רש"י אומר: תיקח שבוע, חלק אותו לשלוש חלקים, ובכל חלק תעסוק במשהו אחר. יחידת 

המידה הקטנה הניתנת למדידה ולשיעור היא שבוע. אל תלך רחוק. ייתכנו שינויים לכן תיקח 

י באמצע תמות ונמצא שלא הספקת מה שרצית. אול –שבוע. אם תיקח יותר זמן ואותו תחלק 

לכן תחלק שבוע לשלשה חלקים ותעשה קצת מכל דבר. אתה עוד חי בשבוע הבא? תחלק 

שיפעל בהנחה  .את השבוע לשלושה חלקים ותעשה קצת מכל דבר, מה שנקרא "טעימות"

, על שלא יודע מתי ימות ובכל זאת, בשבוע הזה, הוא מחלקו לשלוש –שהוא חי כל השבוע 

 דעת זה שיחיה.

: אל תלך רחוק. קמת בבוקר? קח את הזמן שאתה פעיל בו, קח את היום, יםהתוספות אומר

אל תחשוב ותתכנן תוכניות  ותחלק אותו לשלושה חלקים, ובכל חלק תעשה משהו אחר.

ן ילעתיד, כי יש סיכוי שתמות באמצע ונמצא שהרבה ממה שרצית לעשות לא הספקת. כעני

 מה השלב הבא. ,תדברו גבוהה גבוהה", אלא דבר באופן מעשישנאמר: "אל 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  277 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ה צריך להגדיר את היעד ולומר: לשם אני יכשרוצים למשל לעלות הר, לפני תחילת העלי

ברגע שהתחלת לעלות, כל פעם אתה צריך להסתכל ליעד הקרוב, בעוד כמה  רוצה להגיע.

טוב תכלים על הפסגה, סיכוי אם התחלנו לעלות, ואנו מס מטרים ולהגיד: זו המטרה שלי.

שנתייאש. לכן מסתכלים על העץ הקרוב, ולשם פנינו מועדות. לאחר מכן פנינו מועדות לעץ 

 הבא עד שנגיע לפסגת ההר.

מחלק בין לפני שהגדיל ובין לאחר שהגדיל. שלפני שהגדיל, צריך לשלש  (שם)השו"ע הרב 

ם מזומנים תורה שבכתב ודברי תורה "אזי יקרא בעיתי –זמן לימודו, ולאחר שהגדיל בחכמה 

שבע"פ כדי שלא ישכח דבר מדיני התורה ויפנה כל ימיו לעיון התלמוד לסבור סברות 

בהלכות ולפלפל בהן בקושיות ופירוקים לירד לעומק הסברות וטעמי ההלכות להבין דבר 

 .מתוך דבר..."

ר ענייני העוה"ז, שבזמן ראה לי שאין זה נוגע רק לעניין לימוד התורה אלא גם להבדיל לשאנ

שלפני שהגדיל, כשעוד מניחים את היסודות, יחלק את הזמן לשלושה חלקים וכל חלק יעשה 

בו משהו אחר, עד שיבנה אצלו הבסיס שמורכב ממקרא משנה ותלמוד, ולאחר מכן יתמקד 

   זה הלימוד בעיון והפלפול.במקרה הבמה שצריך וחשוב לאותו זמן, 

יותר לנצל את הרגע, את יחידת המידה הנמדדת  יםלי שהתוספות רוצאוהיא שורש המחלוקת 

כמה שיותר סוגים של  ;כרגע, להספיק בה כמה שיותר טעמים. שיהיה ריבוי תורה בעולם

שאם ימות ביום הבא, נמצא שלפחות ביום הקודם למד  .כמה שיותר כיוונים ;לימוד התורה

 תלמוד.גם משנה וגם גם מקרא, 

ורה נמצא בתפיסה שצריך לקחת דבר אחד ולהתמקד בו ולעיין בו כמה רש"י לכאמאידך, 

כך תהיה בנוי ממקרא שקראת כמו שצריך ונכנסת לעובי  .ימים, ואח"כ לעבור לדבר אחר

נכנסת לעובי הקורה, ותלמוד שנכנסת כנ"ל. שיהיה בסיס מוצק. אף בה הקורה, ומשנה ש

ה איכותי למרות שלא הספקת את יהיהלימוד אם מתת באמצע השבוע ו ,הספקתושהקצת 

 הדברים האחרים. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  276 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                   התורה כתבלין וחשיבות היצר הרע      
 ניואהוד גרש

 
 – בכל הסוגיות האחרונות בהן עסקנו, חוזר ונשנה עניין היצר הרע המסיט האדם מייעדו

 עבודת ה' יתברך. 

: "ללמוד )כט ע"ב( בעודו לא נשוי לאדם במידה וילמד תורה יהל מהיצר הרע שיהיחדבר מתה

בלי אישה יישא אישה  ואם אי אפשר לותורה ולישא אישה יילמד תורה וא"כ יישא אישה 

התאפשרות היא התגברות הייצר הרע על האדם בעוד -. אותה חוסר"ואח"כ ילמד תורה

 נישואיו בוששים. היסח הדעת של האדם כשיצרו גובר עליו ועד לסוגייתנו. 

 : )קידושין ל ע"ב(אומרת  הגמרא שם

"ושמתם: סם תם. משל לאדם שהכה את בנו מכה גדולה והניח לו רטייה על מכתו ואמר לו: 

בני, כל זמן שהרטייה זו על מכתך אכול מה שהנאתך...ואם אתה מעבירה הרי היא מעלה 

נומי. כך אמר הקב"ה לישראל: 'בני! בראתי יצר הרע ובראתי לו תורה תבלין. ואם את 

 סקים בתורה אין אתם נמסרים בידו וכו''..."עו

אזכור התורה כ"תבלין" מעורר תהיות. התורה היא תבלין? באמת? מדוע הקב"ה קורא 

הבשר ושאר  – לתורתו הקדושה דווקא כתבלין שהוא לכאורה הדבר השולי בדבר המרכזי

יקרית, אך גם ע ;היא באמת תבלין ומגיעה כתוסף המאכלים המתבלים. אך האמת, התורה

 תלוי כיצד מפרשים.

 

זהו איפוא אותו סם החיים שנתן לנו הקב"ה  .רש"י שם: "שלם שאינו חסר שום הצלה"

הנלמד מהמילה "ושמתם". כך גם התבלין שנמשל לתורה, ההופך את המאכל לשלם וראוי 

 לאכילה.

שך "רצה לומר כי התורה היא הגוברת על היצר... כי מאחר שנמ המהר"ל בחידושי אגדות:

האדם אחר שכל התורה אין היצר הרע שהוא ההעדר הדבוק בחומר גובר עליו ולכך התורה 

אדם ויצרו הרע, אינם ה המהר"ל מסביר כי למעשה הריקנות של .הוא תבלין אל היצר"

הוא שורש העניין אלא דברים הנוצרים מחוסר עיסוק בתורה, ועל כן כשהאדם עוסק בתורה 

 (.תבלין היא בניגוד לפירוש המגיד שנראה בהמשך ה זו שלבחינ) הדברים הללואת מבטל 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  270 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

היצר לא יתקרב  – נגד ליצר. אני עוסק בתורה-המהר"ל מציין כי התורה היא בעצם תרופת

ו מפרש גם בעל המסילת הישרים: "וזה כי הבורא יתברך שמו שברא יצר הרע האלי. כמו

הבורא לא ברא רפואה למכה  והנה פשוט הוא, שאם באדם, הוא שברא התורה תבלין לו...

 )זוכרים את הרטייה במשל?( אי אפשר בשום פנים שירפא האדם מזאת הרפואה... זאת

כי אין אפשרות  – למעשה .ומבלי ידיעתו של האדם הולך הוא ומתגבר בו ושולט עליו"

 אחרת. התורה היא התרופה היחידה שברא ה' ליצר.

בניגוד למהר"ל והמסילת ישרים: "ואמר  כותב, המגיד ב'תורת המגיד' )ש"ס קידושין(

שהאמת הוא כן שהיצר הרע הוא העיקר, וצריך לעבוד את השם יתברך בהתלהבות הנמשך 

 .מן היצר הרע... והתורה היא המורה דרך ובאמת כמו תבלין"

)הבשר במשל(. אך כדי למשוך אותו  המגיד מתרץ ואומר שנכון, היצר הרע הוא העיקר

 נו את התורה כתבלין וכמורת דרך שתנווט האדם לחפצו.לעבודת ה' חייבים א

להיות כתבלין וכדבר שולי לכאורה. ברגע שלאדם  חייבתבאמת נראה לי לפרש כי התורה 

יש יצר הרע המציק לו, העיסוק בתורה הוא התבלין הממתק את הסיטואציה ונותן לה טעם. 

מהיכן היה מגיע חשקנו  ,ינוטעם עליון ונעלה. חשבו על זה, אילו לא היה יצר הרע בקרב

ללמוד התורה? הקונפליקט והמאבק הנוצרים בינינו לבין היצר הרע בנושא הלימוד המה 

לו העינוג הראוי  ןהמאכל היבש ונותשל ממתיק שהממתיקים ומתבלים אותו. התבלין הוא 

 לו.

א "טעים מסופר על ר' חייא בר אבא של , שםעוד רובד בגמרתנו בדף ל ע"אמכאן ניתן להבין 

)אכל בשר( עד שלקח ולימד בנו בבית המדרש. נראה לי לפרש כי אותו הבשר אשר  אומצא"

)היצר  )התורה( המתבל את הבשר לא טעם ר' חייא הוא משום שלמעשה ללא התבלין

הרע/החיים( אין טעם באכילת הבשר ללא תיבלו! על כן טעם אומצא רק לאחר שלמד עם 

 בנו והבשר כבר מתובל היה...

לכך את עניין: "לפיכך נקראו ראשונים סופרים שהיו סופרים  ועוד נראה לי להוסיף ולקשר

י ")רש כיצד קשור הוא לעניינו? – מעורר תמיהההעניין )ל ע"א(. " כל האותיות שבתורה

במקום: "מילתא באפי נפשה" לקטע זה אין קשר לדברים שמעליו(. אך למעשה יש כאן קשר 

שונית שלנו היא לזלזל באותיות ולהתייחס אליהן כדבר שולי נסתר. האינטואיציה הרא



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  269 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

למעשה  ןאך אין זה דבר שולי! האותיות ה .ולתמוה: "מה היה כה חשוב לראשונים לסופרן?"

 עיקר התורה, אשר כל אות ואות בה מחברות למילים קדושות ונעלות. 

לאותיות יש  .כדברי המהרש"א שם: "כפי אותיות התורה שהן כולן שמותיו של הקב"ה"

 משמעויות נעלות וגדולות משנראה. 

כך גם התורה המשולה לתבלין, שלפעמים ייראה לנו כדבר שולי שנוכל להסתדר גם בלעדיו, 

 הכרחי לקיומו, והוא הממתיק והמענג אותו.הוא למעשה אך 

 יהי רצון שתורת ה' וקדושתו תערב עלינו כתבלין ושנתענג בה עד בלי די.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  262 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                                        ושמתם

  יוסף בר משה אורי       
 

מובא משל: "משל לאדם שהכה את בנו מכה  )קידושין דף ל ע"ב( של "ושמתם" הבסוגיי

גדולה והניח לו רטייה על מכתו ואמר לו: בני כל זמן שרטייה זו על מכתך אכול מה שהנאתך 

בחמין ובין בצונן ואין אתה מתיירא, ואם אתה מעבירה הרי  ושתה מה שהנאתך ורחוץ בין

 ,אנחנו הבן ,הנמשל שמביאה הגמרא הוא שהמכה היא היצר הרע .היא מעלה נומי )נמק("

הקב"ה נתן לנו יצר רע שפגע בנו קשה, עד כדי כך  ;הקב"ה הוא האבא והתורה היא הרטייה

משמע שהתורה לא מבטלת את  .התחבושת שלנו היא התורהו ;שאנחנו חייבים תחבושת

לא נלחמת  . היאהיצר הרע ולא מעלה אותנו מעליו אלא היא מונעת ממנו לעשות עוד נזק

חוץ  , הכלאלא שכשאנחנו לומדים תורה אנחנו "מוגנים" ויכולים לעשות הכל ,נגדו בהכרח

 – ואלא אם אנחנו מקבלים עוד מכה ,להפסיק ללמוד תורהכלומר  – מלהוריד את הרטייה

אז המצב  – כלומר יפסיק ללמוד – כלומר לחטוא שוב. ועוד מובא שאם יוריד את הרטייה

 יחמיר ואפילו כבר כמעט לא יהיה בר תיקון.

ילמוד תורה ואחר כך ישא  –בדף כ"ט ע"ב מובא דבר דומה: "ללמוד תורה ולישא אשה 

שנה  29"בן : בהמשךו ;אשה. ואם אי אפשר לו בלא אשה ישא אשה ואחר כך ילמוד תורה"

בעבירה עולה על דעתך, עד ] בעבירה סלקא דעתך?! – כל ימיו בעבירה –אשה  ולא נשא

ומהמשל  מתחילת הסוגיה .כל ימיו בהרהור עבירה" [אלא אמור]אלא אימא:  [כדי כך?

אבל מהמקרה של  .שמר מהרהור עבירה צריך ללמוד תורהיהראשון ניתן ללמוד שכדי לה

ומובא עוד מקרה  .לומדים שזה לא מספיק וצריך לשלב ביניהםשנה ולא נשא אשה  29בן 

אז היה  22ואם היה מתחתן בגיל  ,25שאמר רב חסדא שהוא עדיף מחבריו כי התחתן בגיל 

ומכאן, לא מתיירא מהיצר הרע בכלל. שהוא היה כלומר  ',חץ בעיניך'יכול להגיד לשטן 

 גם רב שמואל אומר שהלכה .שמר מיצר הרע צריך להתחתן כמה שיותר מהריבשביל לה

 להתחתן ואז ללמוד תורה. 

הסוגיות האלו ניתן ללמוד שהמטרה שלנו היא לא להתרחק מענייני העוה"ז אלא עדיין מ

אבל אנחנו יכולים לעשות זאת … לאכול כמה שרוצים, לשתות כמה שרוצים, להתחתן ועוד

   כלומר כל עד אנחנו לומדים תורה. ,רק כשיש לנו רטייה

 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  262 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

)שמובא כנמשל של משל נוסף  מובא משל 'ושננתם'בעניין הזה גם בהמשך של סוגית  ועוד

תן ללמוד ינ .בו נמשלת התורה לתבלין של תבשיל והיצר הרע הוא התבשיל עצמוו ,הרטיה(

וכל עוד  ,שלנו מכאן שהתורה נועדה בשביל לשמור על "הטעם הטוב" של החיים הגשמיים

 כי התורה שומרת עלינו. ,הנות מדברי העוה"זים לאנחנו לומדים אותה אנחנו יכולי

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  263 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                              "סופרים ראשונים נקראו לפיכך"
                                             תורהל ותיותא יבואר ישיםש שי

 שלא מלאכי
 

, שהיו סופרים ''לפיכך נקראו ראשונים סופרים :במסכתנו, מסכת קידושין דף ל' ע''א נאמר

כל האותיות שבתורה''. מתוך כך אנו עלולים להבין שהראשונים, צדיקי יסודות העולם, 

מה זה לספור אותיות... אך לא! הרי הם היו צדיקים  היינועסקו בעיסוק פשוט לכאורה, 

 !עצומים

מתוך כך אנו יכולים להבין מעט ממעלת אותיות התורה, שעליהם נאמר שהם גם שמות 

רשי נשמות ישראל. על מנת להבין יותר וברוך הוא, ושהם שורש כל התורה, ושהקדוש 

 .ין האותיות, נפתח בהמשך את דברי ה"פני יהושע" על נושא זהימענ

 ה.על מנת להבין את קשר הסוגיא לדברי ה"פני יהושע" נביא את דברי הסוגי

" משה... ואת שעיר החטאת דרש דרש"תנו שהמילים דרש דרש מהפסוק ינאמר בסוגי

 ,)ויקרא י''ג" והתגלח ואת הנתק לא יגלח..."ט''ז( הן התיבות האמצעיות, והפסוק  ,)ויקרא י'

כל הולך על גחון וכל הולך "''ג( הינו הפסוק האמצעי, ושהאות ו' של המילה גחון, בפסוק 

 .מ''ב( היא האות האמצעית של התורה ,)ויקרא י''א"  על ארבע עד כל מרבה רגלים...

הסטרא  שבערוב שנותיו של אדם, )קידושין כט ע"ב(ו זו? המהרש"א אומר "מידתה של ומהי 

גחונו של האדם. על זה נאמר, שעל ידי  – לט על עמוד שדרתותאחרא, לענייננו הנחש, מש

מתבטל כוחו של  ,ו''ו( תהכריעות של שמונה עשרה, המכופפות גחונו של אדם )שצורתו צור

 הקודמות. מוסיף המהרש"א בסוגייתנו כמובא בסוגיות ,'ו()שגם צורתו צורת ו' הנחש,

מילים בתורה, אך בפסוקים ובפרשות, ב אחיזהואומר שלנחש יש  )קידושין דף ל ע"א(

 .כלל, ושם ומתבטל כוחו אחיזהשהן שורשן של התורה, אין לו באותיות, 

, ובדברי פסוקים יותר 6פסוקים, ובתהילים יש  1666לפי דברי הגמרא מצויים בתורה 

פחות. על כך חולק התוספות ואומר שגם אם היינו הופכים כל פסוק בתהילים  6הימים 

 .לשלשה פסוקים, גם כך היה בחומש יותר



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  262 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ב'פני יהושע' נאמר שלכל נשמה מישראל יש מצווה אחת ואחיזה אחת באות אחת מהתורה. 

ורה הינם שישים כמו כן נאמר שלפי ספרי הקדמונים והאחרונים, מספר כל האותיות בת

אותיות, ואילו ה''חסד לאברהם" מצא שישנם רק כשלושים ואחד  599,999ריבוא, דהיינו 

 .אותיות 329,999-ריבוא, דהיינו כ

איננו יודעים מדוע  לפי הנאמר, נראה שיש בלבולים וחילוקים רבים לגבי מספר האותיות!

 :ה'פני יהושע' מציע מספר תשובות נוצר הבלבול.

מציע שכנראה הדבר תלוי בחסירות ויתירות, כגון הוספת האותיות י' או ה' או ו' אחת, הוא 

 .למילים מסוימות, אך גם כך אין מגיעים לשישים

שנית, הוא מציע שבפנימיות התורה, כלומר בשורשה, כיצד שמסרה ה' למשה, ישנם שישים 

 .ריבוא אותיות, ובחיצוניות, בתורה שמסר משה, ישנם פחות אותיות

פירוש שלכל אות דיבר אלקים שתים זו שמענו'', ישית, הוא אומר שכמו שכתוב ''אחת של

שנכתבה יש את מקבילתה שנשמעה, כאשר הקב''ה אמר את התורה. אם כן, יוצא שמספר 

שישנם  האותיות אמור להיות כפול משלושים ואחד אלפי האותיות הנכתבות. אולם כיוון

 כם המספר בשש מאות אלף, ולא בשש מאות ושתים., מסתאותיות שנכתבות ואינן נשמעות

רביעית, הסברו למספר הקטן הוא שיחד עם שלושים ריבוא אותיות המקרא, נמסרו בסיני 

גם שלושים ריבוא אותיות התרגום, כיוון שנאמר שהתרגום נמסר גם הוא בסיני, ועל ידי 

 .חיבור שניהם יחדיו מגיעים לשישים ריבוא אותיות

שכל האותיות שבתורה נאצלו משם ה', וכמובן לא ניתן לכתוב את שמותיו חמישית, נאמר 

 . של ה' בנגלה, ולכן נכתבו האותיות בשינוי

מתוך הנאמר אנו מבינים את חשיבות הפרט, והרי מה שמרכיב את היצירות הטובות 

והגדולות ביותר, הינם הפרטים הקטנים, ואל לנו חלילה לזלזל באותיות, שהרי הם שורש 

 ורה.הת

 בקיאות( אלא גם ב"מיקרו" )עיון(,יהי רצון שנזכה לראות את העולם לא רק ב"מאקרו" )

 ושנתחבר לשורש נשמתנו ולאות הקשורה בה.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  261 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 :רביעישער 
 "וידעת היום והשבות אל לבבך"

 עבודת ה'ו שער חסידות 
 

                                    ובפשיטות בתמימות ההליכה

 אברהמי חזקי
 

 בתחילת תורה י"ב תנינא:  בליקו"מ ובאמ

"כשאדם הולך אחר שכלו וחכמתו, יוכל לפל בטעותים ומכשולות רבים, ולבוא לידי רעות 

גדולות חס ושלום. ויש שקלקלו הרבה, כגון הרשעים הגדולים מאוד המפורסמים, שהטעו 

מימות את העולם, והכול היה על ידי חכמתם ושכלם. ועיקר היהדות הוא רק לילך בת

ובפשיטות, בלי שום חכמות, ולהסתכל בכל דבר שעושה, שיהיה שם ה' יתברך, ולבלי 

לאו. ואזי  -להשגיח כלל על כבוד עצמו. רק אם יש בזה כבוד ה' יתברך יעשה, ואם לאו

 בוודאי לא ייכשל לעולם."

והאם באמת עיקר כל היהדות הוא לילך בתמימות ופשיטות?! האם אין מקום לחכמה?! 

י כל תורת רבינו מבוססת על דרכי השגת אלוקות בתורות גבוהות ועמוקות מאוד!! והר

 איך ניתן לומר זאת?!

 נביא לשם כך את תורה י"ט תנינא:

"עיקר התכלית והשלמות הוא רק לעבוד ה' בתמימות גמור, בלי שום חכמות כלל. כי יש 

ר כמות שהוא,... מחקרים שאומרים, שעיקר התכלית והעולם הבא הוא רק לדעת כל דב

 ".ולדעתם הרעה, עיקר השגת התכלית הוא על ידי חקירות וחכמות חיצוניות שלהם

רבינו כותב כי העיקר הוא ההליכה בתמימות, בלי חכמות, ומביא את דעת המחקרים. 

 לטענתם, התכלית היא ההבנה של כל הדברים על בוריים, וזוהי התכלית המלאה מבחינתם.

ר השגת התכלית הוא רק על ידי אמונה ומצוות מעשיות, לעבוד ה' "אבל באמת אצלנו עיק

על פי התורה בתמימות ובפשיטות, ועל ידי זה בעצמו זוכין למה שזוכין, עין לא ראתה וכו', 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  265 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

שעיקר ראשית וקדימת החכמה הוא רק יראת ה',  -כמו שכתוב: ראשית חכמה יראת ה'

 ".שצריך להקדים היראה לחכמה

השיג את התכלית )שאותה הוא לא מסביר( נקנית ע"י אמונה ומצוות הוא מפרש שהדרך ל

מעשיות, ובעבודה בתמימות ובפשיטות. ראשית חכמה יראת ה', היראה קודמת לחכמה, 

 ובעזרת החכמה ניתן לקנות את התכלית )שלא ברור מהי(.

וד לאחר מכן הוא מפרש שבעזרת התמימות והפשיטות כל יהודי יכול להגיע לתכלית, בניג

 מעט יזכו להגיע אליה.-לדעת הפילוסופים הטוענים כי רק מתי

נראה כי רבינו סובר שיש מקום לחכמה אצל רבינו, והיא אף שלב חשוב מאוד בדרך אל 

התכלית, אבל היא איננה העיקר. )בניגוד לאלה הטועים, הסוברים כי אין מקום לחכמה 

 (.143ביהדות ע"פ דבריו

ימות והפשיטות? משום שבסופו של דבר כל העיקר הוא אז מדוע העיקר הוא דווקא התמ

קיום התורה והמצוות, ועל זה בנויה כל עבודת ה' של היהודי. וההליכה ללא החכמות, היא 

 המקור והדרך להגעה לתכלית, אע"פ שמעורבת שם חכמה שהיא העיקר.

תחיל אנו מקיימים את המצוות בסופו של דבר כי הקב"ה אמר, ולכן עלינו להימנע מלה

היהודי עובר את התהליך  144.לחקור אחרי טעמי המצוות לפני שאנו מקיימים אותן בפשיטות

הבא: הוא מתהלך בתמימות ובפשיטות, מגיע לחכמה, מגיע אל התכלית, עובר מדרגה, 

ומהי התכלית? התכלית היא להפוך את ומתהלך שוב בתמימות ובפשיטות. וחוזר חלילה. 

יטות, ההורדה של החכמה לחיי היומיום של היהודי. החכמה שלמדנו לתמימות ולפש

 145.וכך ניכר כי התמימות והפשיטות הן הסובב העיקרי בחייו של היהודי

  

                                                           
כמו שפירשו בספר "אמונה וגאולה" )בהוצאת משרד החינוך הנלמד לבגרות במחשבת ישראל רח"ל(, תוך כדי סילוף  143

. ניכר בבירור כי אם היו עוסקים דבריו וביזיונם, וחתיכת כל המשפטים שמהם היה ניתן להסיק אחרת מטעותם הנלוזה
 ולו במעט בתורתו, היו מבינים כי כל הבנתם שקר.

שהיה מעלה את טעמי מצוות מילה  -כמו פירושו שם, בהמשך, לגבי עמלק שהיה חותך מילות וזורקן כלפי מעלה 144
 לשכל, ומבטל אותה )כמו הנוצרים(.

ם התשע"ט, יעויין שם. וראו גם בליקוה"ל חו"מ הלכות ע"פ שיעור בחיי"מ, בתוך "דעה חכמה לנפשך" פר' משפטי 145
 פקדון הלכה ד' אות ד' כל העניין. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  267 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

      שלום הנתיבות בעקבות - וחברותא חסיד צדיק
 שלמוב דניאל

 
החסידות היא מן הדרגות העליונות בעבודת השם, וכמו שמובא : "בספר נתיבות השלום מובא

אשר דרגת חסיד גבוהה יותר מדרגת צדיק, כיוון שהצדיק שמדקדק לקיים כל דיני בספה"ק 

 ."תורה כהלכתם, והחסיד מתנהג לפנים משורת הדין

 ועוד כי שם חסיד הוא משורש חסד שהפעולה נקראת חסד והפועל נקרא חסיד.

 יש לומר עוד כי מידת החסד היא המידה הכוללת את עצם מהות הטוב בלא תערובת רע,ו

 ,ומשמעותה שורש האהבה והטוב, החסד והרחמים, ועל דרך זה הוא ההפרש בין צדיק לחסיד

הוא עובד ה' ועוקר מתוכו כוחות הרע, אך העצם עוד לא השתנה למציאות הטוב  צדיקכי ה

 בשרשו, והחסיד פירושו שנהיה עצם ושורש החסד והטוב. 

פרישות, וכתב שם שיסודה  במסילת ישרים מובא מברייתא שהדבר המביא לחסידות הוא

 שתהיו פרושים מתאוות.  ,של פרישות הוא מצוות קדושים תהיו

ולהלן מפרש עניין החסידות באהבת ה' והדביקות בו יתברך, שיהיה חושק ומתאווה תמיד 

 אל קירבתו יתברך.

מדברי הרמב"ם "מצוות עשה להידבק בחכמים ובתלמידיהם", משמע שכמו  -חברותא

 בחכמים כמו כן המצווה להידבק גם בחבריא של תלמידי חכמים. שהמצווה להידבק

פלא לכל העניינים הקשים שאין אדם מסוגל להשיג בכוחות עצמו הוהחברותא היא תרופת 

 ועל ידי ההתקשרות לחברותא נפתחים בפניו כל השערים.  

טוב וכמו שחברותא מועילה בעניינים רוחניים הן כעצה נמרצה נגד היצר הרע והן בעשה 

לזכות להולדת אורות חדשים, כן יש בזה גם תרופת פלא בעניינים גשמיים, כי כל שהוא 

 דבוק לחברותא יש עליו שמירה מיוחדת מן השמים להיות שמור מכל צער ונזק.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  266 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 בתניא ב"ל דפרק אליבא לאשה איש בין הקשר
 נעם קליין

 

ותמיד ניתן יהיה להבדיל  כידוע, שני דברים נפרדים לא יכולים להתחבר לחלוטין באמת,

ביניהם, והיית יכול לומר שככה גם בני אדם, חברים טובים עד כמה שיהיו, תמיד אפשר 

אלא שהעיקר הוא  .יהיה להפריד ביניהם והם לא יכולים להיות מחוברים באמת בעומק

ב בתניא, כל נשמות ישראל מחוברות, אלא "הנשמה, ובשורש הנשמה, כידוע מפרק ל

לכן יכול להיות בין בני אדם ". הגופים מחולקים"צר אשליה של פירוד בכך ששהצמצום יו

חיבור שלא ניתן להפרידו כי הם אחד, וזו רק אשליה של הצמצום שהם נפרדים. וכך גם 

בעל ואשה, שבשורש הם כאדם וחוה לפני ההפרדה, והם דבר אחד, רק שהצמצום יוצר 

ובעצם בשורש הם דברר אחד, ובדבר הזה, אשליה שהם שתי ישויות נפרדות, זכר ונקבה, 

החיבור הטבעי בין בעל לאשה, יש זרימה של נתינה מהצד של הבעל לצד של האשה בתוך 

הרי שהחיבור  – א"וכרשב", נתנה היא"מצב של  – הדבר, ואם כיוון הזרימה לא יהיה כראוי

 .לא יעבוד

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  260 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

מעניין הפתיחה של קבלת עול מלכות שמים לפני 
 קליין םהתפילה נוע

  

לומר לפני תחילת שחרית, בתחילת הקרבנות, את  ןהותינהגו כל קהילות ישראל בכל פזור

נוסח קבלת עול מלכות שמים, ולפניו נהגו לומר קטע קצר: "לעולם יהא אדם ירא שמים 

בסתר..." וכו'. וראיתי בסידורים שיש שלושה נוסחים שונים לקטע הזה: למנהג היקים וכן 

וכך גם אמר לי )ראיתי בסידור "שפת אמת" מהוצאת רעדלהיים שכתוב  חב"ד התימנים,

 ;"ירא שמים בסתר ומודה" וכו' (הרב יהונתן למנהג חב"ד, וכך גם ראיתי בסידור תימני

 ;למנהג ליטא ופולין ראיתי כתוב ברינת ישראל וקורן "ירא שמים בסתר ובגלוי ומודה" וכו'

אליהו "ירא שמים בסתר כבגלוי ומודה" וכו'. ויש ולמנהג עדות המזרח ראיתי בסידור קול 

 לבאר את ההבדל בין שלוש הלשונות הנ"ל ואת הצורך בכל אחת מהן.

בחר  –ונראה לי לומר, שלשון "בסתר" באה לומר שאם עליך לבחור בין בסתר לבגלוי 

להיות ירא שמים בסתר, שזה עדיף מבגלוי, ולא כלשון "בסתר ובגלוי", שפירושה דווקא 

ניהם כאחד, ולא כלשון "בסתר כבגלוי", שפירושה שניהם בדיוק באותה מידה. ולשון ש

עדיף שניהם, שלא כלשון "בסתר", ושחייב להיות  –"בסתר ובגלוי" באה לומר שבאפשר 

ירא שמים בשניהם אפילו אם לא באותה מידה, שלא כלשון "בסתר כבגלוי" שמשמעה 

" באה לומר לנו שאמנם צריך שיהיו פיו וליבו שניהם באותה מידה. ולשון "בסתר כבגלוי

 שווים ושיהיה יר"ש בסתר כבגלוי באותה מידה, ולא רק באחד מהם או באיזה הפרש.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  209 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 חטא המרגלים, חטא המעפילים ותשובה
 נעם קליין

 

בעניין חטא המרגלים וחטא המעפילים, והקשר שלהם לתשובה: כתבתי במאמר במקום אחר, 

ר את חטאם של המרגלים בכך שהייתה להם בעיה בהבדלה בין סמיכה בהערה, שניתן להסבי

ית לסמיכה על נס, שהרי ה' הבטיח לעם ישראל שהוא ייתן להם את הארץ, לוקעל הבטחה א

ואילו המרגלים, שכידוע היו תלמידי חכמים, סברו שצריך בשביל כך נס, והרי אסור לסמוך 

 על הנס.

לת חלות התשובה: בפסיקתא דרב כהנא )פסקה כ"ה( ונראה לי, שניתן להוסיף לכאן את שא

חוטא מה עונשו?  –את החכמה, את הנבואה ואת התורה  –מסופר ששאלו שלשה דברים 

 –"איש בחטאו יומת", ותורה  –, נבואה 146"חטאים תרדוף רעה" –וענו בהתאמה: חכמה 

ר לו". מכאן "יביא אשם ויתכפר לו", וכששאלו את הקב"ה הוא ענה: "ישוב בתשובה ויתכפ

אין אפשרות כלל לבטל את חטאיך, ותשובה לא תופסת,  –נראה, שאליבא דהחכמה והנבואה 

רק תשובה עם קרבן, או איזושהי הקרבה מעצמך, איזשהו מעשה, תופסת.  –אליבא דהתורה 

תשובה בלבד מכפרת. )אגב, להלכה פוסקים כתורה, שצריך  –לעומת זאת, אליבא דהקב"ה 

תוודות, ולא רק לשוב. ואולי תשובת יוה"כ היא בחינת התשובה אליבא להביא קרבן ולה

 דהקב"ה, ויש לבדוק.(

עכשיו, המרגלים נשלחו לארץ, במקרה או שלא במקרה, בא' תמוז, ויוצא שביום שבירת 

. עכשיו, 147יום 29הם היו באמצע הריגול בארץ, שהרי הם שהו בארץ  –י"ז תמוז  –הלוחות 

שהמרגלים היו תלמידי חכמים, ובוודאי ידעו שיש הבדל בין הבטחה נוסיף לזה את העניין 

ית לנס, אלא שיש לומר, שהם היו מבחינת החכמה )או אפילו נבואה(, האומרת "חטאים וקאל

תרדוף רעה" )או "איש בחטאו יומת"(, כלומר התשובה לא תופסת, ולכן כשהגיע י"ז בתמוז, 

' באמת מחה לחלוטין את חטא העגל יום שבירת הלוחות, הם חשבו שלא ייתכן שה

ושהתקבלה התשובה על זה, והיות שכך, הרי הקב"ה אמר למשה: "ועתה הניחה לי ויחר אפי 

                                                           
 משלי פי"ג פס' כ"א 146
שנה לחשוב על פירושים שנכתבו לפני זמן  3333הערה קטנה: עכשיו, במהלך אופייני לי, אני מצפה מאנשים לפני  147

 קצר בהרבה.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  202 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

בהם ואעשה אותך לגוי גדול", וודאי שאין מה לסמוך על ההבטחה המקורית שה' יכניס את 

ובה אליבא עמ"י לארץ, ויש כאן עניין של לסמוך על הנס, שהרי זה נגד הטבע שתתקבל התש

דהחכמה )או הנבואה(, וממילא אסור לסמוך על הנס, אלא שהם טעו: הרי הקב"ה הבטיח 

הבטחה נוספת שהוא יכניס את ישראל לארץ אחרי החטא, ורואים שהתשובה אמנם 

ארבעים יום על הר סיני וכנגדם  –מתקבלת, וזה אינו נס, וזה היה חטאם. )ואולי יש להקביל 

 ץ, ולי יראה שהארבעים יום על הר סיני הללו הם האחרונים.(ארבעים יום ריגול האר

מכאן, נעבור למעפילים. המעפילים הבינו את טעותם של המרגלים, וניסו לתקן אותה בכך 

ית, אולי אליבא דהתורה, שתשובה עם מעשה מכפרת, ולכן וקשהם יסמכו על ההבטחה האל

ית, לוקדחה את קיום ההבטחה הא הם עלו בהר. אלא שגם הם טעו: לאחר חטא המרגלים, ה'

 –והיא כבר לא חלה לגבי אותו רגע, וזה נחשב לנס אם הם יצליחו, והיות שהם סמכו על נס 

שעם ישראל  –ית אחרת לוקלא נעשה להם נס גמור והם נכשלו. מצד שני, בעקבות הבטחה א

 היה מת מיד. –אירע להם נס וכל אדם שהיכה אחד מהם  –לעולם לא יושמד כולו 

 

 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  202 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 מאבקי יעקב אבינו
 יחזקאל אריאל

 

אנחנו קוראים על יעקב שמעביר את נשותיו וילדיו אל מעבר לנהר וחוזר  ספר בראשיתב

כשיעקב נמצא לבדו מעבר לנהר נאבק איתו מלאך  .לקחת כמה דברים קטנים שנותרו מאחור

ואז המלאך מבקש ממנו רשות ללכת ויעקב  .ג אותו אבל לא מצליחומנסה לפגוע בו ולהרו

תתאר לעצמך יהושע שמישהו תופס  .אומר לו "לא אשלחך כי אם תברכני" וזה מאוד מוזר

אותך באיזה רחוב חשוך ומנסה לפגוע בך ולאחר שלא הצליח והוא סוף סוף רוצה ללכת 

הרי היית מחכה לרגע '. מברך אותי היי אתה לא הולך לשום מקום לפני שאתה'אתה אומר לו 

 למה יעקב מתעקש שהמלאך יברך אותו? ,ם כןאאז  .שהוא ילך ואתה תהיה חופשי

 ,בכל מקרה שאנחנו עוברים בחיים עלינו להפיק רווח – אלא שיעקב מלמד אותנו כלל חשוב

אם אחרי הלילה הזה  .יעקב בזבז לילה של פחד במריבה עם מלאך .אחרת יצאנו מופסדים

לכן יעקב אומר לו אם אתה  .יעקב רק יצא כמו שנכנס הרי שהפסיד לילה של פחדים ומריבה

רוצה ללכת אני מוכן לשחרר אותך רק אחרי שתתן לי ברכה ואדע שיצאתי עם רווחים 

 והלילה הזה היה שווה.

אז אם חלילה פגשתם מישהו שרב אתכם בסמטה חשוכה ברור שתשתדלו למצוא את 

לברוח ממנו ואל תבקשו ממנו ברכות... אבל כשאנו נתקלים במקרים  ההזדמנות הראשונה

של נפילות גשמיות או רוחניות בחיים לא נמהר לברוח לפני שנפיק תועלת נשתדל ללמוד 

 מהטעויות ולהפיק ברכה מתוך הנפילה.

 

לקראת פגישתו של יעקב עם עשו אחיו התפלל יעקב אל ה' "קטונתי מכל החסדים ומכל 

 מה זה "במקלי"? .שית את עבדך כי במקלי עברתי את הירדן הזה"האמת אשר ע

שבעוברו את הירדן לא היה עמו שום רכוש זולת  -מביא המדרש שני פירושים: פירוש אחד

 .המקל

 ."נתן מקלו בירדן ונבקע הירדן" -פירוש שני



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  203 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

רוש ואילו הפי ,הפירוש הראשון מבטא עוני .שני הפירושים הללו מנוגדים זה לזה במהותם

מאחר ששני הפירושים  .השני מבטא גדולה עצומה עד כדי נס כה כביר של בקיעת הירדן

תחילה עלינו להבין את עצם . ודאי שיש קשר פנימי ביניהם ,הללו הם של אותה מילה בתורה

 ,הרי ה' כבר הבטיח ליעקב שהוא ישמור עליו "והנה אנוכי עמך" .פחדו של יעקב מפני עשו

משיבים על כך שיעקב חשש שמא  .חה זו לא היה צריך לפחד מאישוכשהוא מצויד בהבט

 אך הסבר זה אינו מספק, שכן יעקב ידע את הכלל "כיוון שיצאו רוב ."התלכלך" בחטא

שנותיו של אדם ולא חטא שוב אינו חוטא והוא כבר היה אחרי רוב שנותיו והייתה לו אפוא 

 ."חזקה שלא יחטא

אילו היה חושב על עצמו והיה  ."קטונתי מכל החסדים" -התשובה לכך טמונה בדברי יעקב

אבל הוא לא  .עוסק בהערכת דרגתו האישית ודאי היה יודע שהוא זכאי לקבל את חסדי ה'

 – "קטונתי" – הוא חש התבטלות מוחלטת לה' והרגשת קטנות גמורה ;חשב כלל על עצמו

 .(חטא במובן של חוסר שלמות אול)ועל כן חשש שמא נתלכלך בחטא 

רוב  .כפי שנאמר "משפט וצדקה ביעקב אתה עשית" ,בכך התבטא ייחודו של יעקב אבינו

שכן על פי שורת הדין אין הם ראויים  ,האנשים מבקשים את בקשותיהם מה' כ"צדקה"

לקבלן. לעומתם הצדיקים יכולים לדרוש את צורכיהם ב"משפט" כי הם זכאים לכך בזכות 

הוא היה רשאי לתבוע את הצלתו  .פט וצדקה" כאחדואילו אצל יעקב היה "מש ,מעשיהם

שלמות זו באה לידי ביטוי בשני הפירושים למילה  .במשפט אך הוא ביקש זאת כצדקה

כפירוש הראשון שמבטא את עוניו  ,מצד אחד ראה יעקב את עצמו קטן וחסר כול :"במקלי"

 ןעת הירדיבק אך בה בשעה עמד בדרגה עליונה ביותר עד שהיה ראוי לנס של ;של יעקב

 כפירוש השני.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  202 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                    "ביום עליו משוך חסד של חוט בלילה תורה הלומד"

 קליין נעם
 

חוט של חסד משוך עליו ביום": הרבה פעמים נראה לי  –בעניין "כל הלומד תורה בלילה 

אני אוהב להתפלל בו שבלילה הרבה יותר קל לי להתכוון בתפילה, במיוחד במניין מסוים ש

בתשע ורבע, ונראה לי שההסבר לכך הוא כזה: בבוקר, אדם רק קם, והמחשבות שלו עדיין 

הוא צריך להתפלל. במנחה, האדם מגיע  –מבולגנות מאוד, ולפני שהוא מספיק לסדר אותן 

אליה אחרי יום עמוס, מלא בעבודה ובמחשבות, ולא היה לו זמן לסדר את מחשבותיו, ולכן 

יותר לכוון בה. לעומתן, תפילת ערבית היא אחרי שכבר סיימת את עבודת היום, ואם  קשה

בתשע ורבע,( ורחוק מהבית, )אצלי זה  –אתה הולך להתפלל במניין מאוחר יותר, )אצלי 

גם בית כנסת רחוק,( יש לך הרבה יותר זמן לסדר את המחשבות שלך, והרבה יותר קל לך 

ף, לגבי המימרא שהובאה בהתחלה, ולגבי העניין ביהדות לכוון. ונראה לי שאפשר להוסי

שהיום מתחיל מהשקיעה: בעל "חובת התלמידים" כותב בספרו שכל דבר תלוי בתחילתו, 

משפיעה על כל שאר היום או השנה,  –יום או שנה, למשל  –כלומר שההתחלה של דבר 

וא עושה בבוקר, כדי והוא כותב לתלמיד הקורא בספרו שיזהר לכוון בדברים הראשונים שה

ששאר היום שלו יהיה יותר מכוון לשם שמים. ובכן, בהקשר זה, יכול להיות שהיום מתחיל 

בלילה, ושגם מה שעושים בלילה משפיע על כל היום שלאחריו, במיוחד היות שהמחשבות 

בלילה הרבה יותר ברורות, היות שהיה לך זמן לסדר אותן. זה גם משפיע על המחשבות שלך 

מיד כשאתה מתעורר, כי מה שאתה חושב עליו לפני השינה משפיע על החלומות שלך,  ביום

 –והם בתורם משפיעים על המחשבות שלך למחרת בבוקר. לכן "כל הלומד תורה בלילה 

 כלומר )לדעתי( היום שלו הרבה יותר מחובר לקב"ה. –חוט של חסד משוך עליו ביום" 

ניסן או בתשרי והיום מתחיל מהשקיעה או מהזריחה, )אולי ניתן להוסיף לגבי תחילת השנה ב

אפשרויות: א. היום מתחיל מהשקיעה והיא כנגד תשרי, שהוא תחילת השנה, ב.  2ויש כאן 

היום מתחיל מהזריחה והיא כנגד ניסן, שהוא תחילת השנה, ג. היום מתחיל מהשקיעה והיא 

כנגד תשרי, שהוא תחילת שנה.  כנגד ניסן, שהוא תחילת שנה, ד. היום מתחיל מהזריחה והיא

 ויש מקום לקשר בין היום בחיי היהודי לשנה העברית, כמו שכתוב: "יום לשנה יום לשנה"(



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  201 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 כתיבת חידושי תורה
 נעם קליין

 
על חידושים, קטנים וגדולים: לפעמים האדם חושב שצריך לכתוב דווקא את החידושים 

אין מה לכתוב אותה. אבל  –הברקה קטנה הגדולים העולים במחשבתו, ואילו אם יש לו סתם 

נאמר לו למשה בסיני. לא רק החידושים  –כבר אמרו חז"ל שכל מה שעתיד תלמיד לחדש 

 הגדולים, אלא גם אלה הקטנים, ואולי אפילו אם יש בהם פניות.

על ההבדל בין מה שכתבתי כאן לשיטת הקוצקר בחידושי תורה: לדעתי, ההבדל בין הדעה 

שיש לכתוב חידושים אפילו עם פניות, לבין השיטה הידועה של הרבי מקוצק  שהצגתי לעיל,

וממשיכיו, לשרוף כל דבר שיש בו ולו חשש קל שבקלים לפנייה, מתקשר למה שלמדנו 

בשנה שעברה על המחלוקת בין רבא לרב דימי מנהרדעא לגבי מה עדיף: מלמד שחוזר הרבה 

אליה לאחר כמה חזרות, או מלמד שמדייק היא תצא מ –אבל לא מדייק, ואם תהיה טעות 

אבל לא חוזר, כדי שלא תהיה טעות כלל, ומספיקה פעם אחת, שלדעת הרבי מקוצק, נראה 

שעדיף להגיד דבר אמיתי ומדויק פעם אחת, ואין צורך בחזרות מרובות, אבל אם תיפול לך 

יק ולא לחזור. לא משנה כמה תנסה לתקן זה לא יעבוד, לכן עדיף לדי –או טעות  –פנייה 

 –לעומת זאת, לדעה הגורסת שצריך לכתוב ולומר כל דבר, גם אם תיפול שגיאה או פנייה 

אחרי הרבה לימוד והרבה מאמץ, הטעות והפנייה תרד, עדיף מלמד שחוזר הרבה אבל לא 

 מדייק, כי טעות מאליה תיפול, והחזרה תעזור לזיכרון.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  205 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 'והולך מוסיף'וה' נגה קליפת'
 אישרג יובל

 

בתניא מוזכר הביטוי "קליפת נוגה", קליפת נוגה היא קליפה שיש בה גם טוב וגם רע. תפקידו 

של כל יהודי הוא להוציא את הטוב שבקליפה זו ועל ידו להעצים את הקדושה שבו וממילא 

יוסיף עוד קדושה לעולם. אני רואה קשר "למוסיף והולך" בכך שיש הטוענים שהלימוד 

לא "לשמה". אומנם יש אמת בדבר זה, אך הרעיון הוא לקחת את הטוב  למוסיף והולך הוא

שבלימוד, ואת הזיכרון והידע שרחשת ממנו, ולא את עצם הרעיון שלא למדת "לשמה". וכך 

אתה לוקח את הרעיון הטוב שבדבר, ועל ידי כך מוסיף עוד קדושה  –ממש כמו בקליפת נוגה 

 לך ולעולם.

 
  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  207 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                           שונים חידושים

 קליין נעם
 

מצאנו בפרשת שמות, במעמד הסנה, שמשה שואל  על פרשת שמות ועניינו של משה רבינו:

את ה' כל מיני שאלות בניסיון להימנע מיציאה לשליחות. כרגע, ברצוני להתמקד בשאלה 

[ מי אנכי כי אל פרעה וכי אוציא את מסוימת, שע"פ רש"י שם היא בעצם שתיים: "]משה:

בני ישראל ממצרים... ]ה':[ כי אהיה עמך וזה לך האות כי אנכי שלחתיך בהוציאך את העם 

י"ב(, ומפרש רש"י -להים על ההר הזה:" )שמות פ"ג פס' י"א-ממצרים תעבדון את הא

 – ישראלוכי אוציא את בני מה אני חשוב לדבר עם המלכים:  – מי אנכיבמקום: "]י"א[ 

ויאמר כי אהיה ואף אם חשוב אני, מה זכו ישראל שיעשה להם נס ואוציאם ממצרים: ]י"ב[ 

...שאמרת מי אנכי... לא שלך היא, כי אם משלי, כי אהיה עמך, וזה המראה אשר  – עמך

ראית בסנה, לך האות כי אנכי שלחתיך... וששאלת מה זכות... שהרי עתידים לקבל תורה 

 ף שלושה חודשים שיצאו ממצרים..." עכ"ל.על ההר הזה, לסו

ונ"ל לבאר ע"פ המהר"ל )לא יודע איפה, למדנו במחשבת( שמבדיל בין עליונים ותחתונים 

ובין האדם, שבעוד אצל עליונים ותחתונים הכל נמצא בפועל, בין אם זה הרבה בעליונים או 

הוא, שמשה אמר: ממאי  מעט בתחתונים, לאדם יש בכח כעליונים ובפועל כתחתונים. והעניין

נפשך? אם אני כאחד מן התחתונים, אז מה אני ראוי לגשת לפני פרעה? ואם אני כעליונים, 

אז מי הם בני ישראל, השרויים במ"ט שערי טומאה, שארד להצילם? וענה לו ה': אמנם 

בפועל, אתה וכל ישראל הנכם ברמה של תחתונים, ואינך ראוי לעמוד מול פרעה, אלא 

עמך ואסייע לך להוציא יותר לפועל, והא ראייה שתוכל מכך שאתה עומד בנוכחותי שאהיה 

בסנה; ובני ישראל, שאמנם הם בפועל כבהמות, ראויים ליציאה ממצרים, כיוון שבכח הם 

להים על ההר הזה, וזה עוד יצא לפועל. ונ"ל שמשה הוציא -כולם ראויים לעבוד את הא

פרעה, ונהיה איש ביניים בין ישראל לה': "אנכי עומד הרבה מהכח אל הפועל ע"מ לדבר עם 

 .בין ה' וביניכם"

אחת ההמצאות החדשניות ביותר במאה האחרונה היא המרשתת, באמצעותה  פלאי המרשתת:

אנשים בשני עברי כדור הארץ יכולים לתקשר זה עם זה הרבה יותר מהר מאשר בעבר, 

ש בטלגרף, או, לפני כן, בשליחים כאשר על מנת לשלוח מסר למישהו היה עליך להשתמ



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  206 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

אנושיים. אחת הבעיות העקרוניות שהמרשתת לכאורה פתרה היא העובדה שחפצים 

בעולמנו, וכך גם מידע, על מנת להגיע ממקום למקום חייבים לעבור את המרחק בין שני 

המקומות בדרך זו או אחרת. נראה שאמנם במרשתת דברים לא חייבים לעבור את המרחק, 

אלא שההנחה הזו שגויה. גם במרשתת, על מנת שתוכל להתחבר צריך תשתיות באזור,  נכון?

דרכן כל המידע במרשתת עובר. המרשתת לא עוזרת להעביר דברים בצורה מיידית ממקום 

למקום. המרשתת אינה איזשהו דבר מנותק מהמציאות הפיזית. לצורך קיומה, חייבת להיות 

ונ"ל שניתן ללמוד מכאן גם לעבודת ה', שאדם לא יכול לה איזושהי אחיזה בעולם הגשמי. 

סתם ככה לדלג על שלבים בדרך, לעבור )ע"פ הברייתא של ר' פנחס בן יאיר( מזהירות 

חייב לעבור הכל על פי הסדר. ואני זוכר גם ששמעתי בעבר שיש חלל  הואלנקיות לקדושה. 

 ילה הנ"ל לא ניתן לדלג.בין מדרגה למדרגה, דרכו נופלים לפני העלייה, וגם על הנפ

ראיתי בספר סיפורי חסידים של הרב  "למען אנסנו הילך בתורתי אם לא" )שמות ט"ז, ד'(:

ש"י זווין על הפסוק הנ"ל, שבשנת בצורת אחת באו קבוצה של יהודים כפריים לר' ישראל 

קתי אם בח"מרוז'ין זצ"ל, על מנת שיברכם שירדו גשמים. אמר להם הרבי: הרי כתוב בתורה 

 )ויקרא כ"ו, ג'(.  "תלכו... ונתתי גשמיכם בעתם

ענה לו אחד הכפריים: מה הרבי מדבר איתנו על תורה? כן תורה, לא תורה, אנחנו צריכים 

 גשם!

כיוון ששמע הרבי דיבורים כאלה, פרש לחדרו בלי לענות להם. הזדרז אחד הכפריים, 

מען אנסנו הילך בתורתי אם לא", השתחל לחדרו של הרבי ואמר: רבי! הרי כתוב בתורה: "ל

)אנסנו מלשון "נס  וכלומר בין אם ילך בתורתי ובין אם לא, הקב"ה מבטיח שינשאנו ויגדלנ

 .להתנוסס" )תהלים ס', ו'((

 שמע זאת הצדיק, יצא מחדרו וברכם בגשמים, והכפריים חזרו בשמחה לביתם.

 נראה קצת מגוחך. ברצוני להתמקד כרגע ב"וורט" של הכפרי, שממבט ראשון אולי

ראיתי בספר "שלמי שמואל" לר' שמואל רוט, ככל הנראה אברך חרדי בן ימינו, שבאר את 

הפסוק הנ"ל כך: המן, עליו מדובר בפסוק הנ"ל, מחזק באדם את הביטחון בה', בכך שהוא 

מנת יומו, והאדם הניזון מהמן חייב לבטוח בה' שייתן לו גם מחר את מנת למגיע בכל יום רק 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  200 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

מן, ודבר זה מנשא ומגדל )אנסנו מלשון "נס להתנוסס"( את עם ישראל לרמה שכאשר ה

 יבחרו ללכת בתורת ה'.הם תוצב בפניהם הבחירה בין ללכת בתורת ה' או לא, 

ונ"ל לחבר בין שני הפירושים הנ"ל כך: הקב"ה דואג לסייע לאדם בביטחון בו בין אם הוא 

ן ולהבא האדם ילך בתורה. ואם כך, יש לשאול: הולך בתורה או לא, וכך הוא גורם שמכא

והרי אם האדם כבר הולך בתורה, למה הוא צריך שהקב"ה ינשאו? ויש לענות, שמדובר 

באדם שהוא "אשר לא עבדו", שהוא אמנם בינוני ולא רשע, והולך בדרכי ה', אבל אם יהיה 

 ביטחון.לו ניסיון אולי הוא ייכשל וייפול בו, ולכן גם הוא זקוק לחיזוק ב

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  299 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                                  איתם וההתמודדות באדם שונים חלקים       

  חביב יעקב
 

בסוגייתנו אנחנו דנים ועוסקים רבות בקשר ליצר הרע וההתמודדות הנכונה אתו. אך צריכים 

 יםויכול ,ן הכוונה תמיד לאותו הדברכיוון שאי – "יצר הרע" – מושגאותו להגדיר מה הוא 

. לדוגמא, בקשר לעניין שכתוב שמהיצר הרע אפשר ות שונותהבנ-עבור הקורא אילקרות 

 וצריך להפיק מכוחותיו כוח והתלהבות בענייני עבודת הבורא שנלמד מתורת המגיד:

 כשמסרו – מה שנכתב במסכת יומאאת שמסביר  ","וביעתא לשון ביעותא לשון תפילה...

אפילו בשבת ובחגים לא היה אף אחד שהיה הולך להתפלל בגלל שכל  ,להם את היצר

כל התכלית היא לשלוט ביצר בעצם מפרש ש לפי זה הוא .ההתלהבות שלהם נעלמה עם היצר

שלא רק שצריך לשאוב  ,כלומר .רק תבלין לזההיא והתורה  ,ולקחת מכוחו לעבוד את ה'

 המטרה! וכחלק מיצר הרע, אלא שז

"משלש קליפות הטמאות לגמרי הם אסורים  :ברים האלה תמוהים בגלל שכתוב בתניאהד

דהיינו שהשורש והמקור של הרע לא  .".וקשורים בידי החיצונים לעולם ואין עולים משם..

שאפילו יוצרו  ,איך זה שמהיצר הרע ,אם כן ניתן לחזרה ואי אפשר להעלותו לקדושה כלל.

 לעבודת הבורא?! יצא ממנו דבר שהכרח ,קראו רע

ואם  ,שהרג ועקר לגמרי את היצר הרע ,ועוד שאם נאמר על דוד המלך "וליבי חלל בקירבי"

יכול להפיק התלהבות לעבודת הבורא הוא אז איך  ,עבודת האדם היא לעקור את היצר הרע

 ללא יצר הרע?

רע אין הכוונה ממש על יצר ה ,התשובה לזה היא שכשמדובר במקומות אלה על יצר הרע

שיכולה להיקרא רע מכיוון שללא עבודת האדם היא  ,לגמרי אלא לנפש הבהמית שבאדם

כלומר מבוטלת בתכלית לרע שבאדם. והיא גם הנפש המחייה את גוף  ,הופכת להיות מרכבה

האדם וממשיכה לאדם חיות בגופו. הרצון שלה הוא להתקיים ושיהיה הכי טוב והכי משתלם 

כמו מה  ;בידי האדם תדיון של מה משתלם ומה לא נמצאוההכרעה שלה ב ,בשביל הגוף

 ,שכתב הארי ז"ל בספרו "שער הגלגולים" שהאדם הוא זה שמקשיב ליצר הטוב ויצר הרע

אבל בסופו של דבר ההכרעה נמצאת רק בידו והוא מחליט למי להקשיב ובהחלטתו לכאן או 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  292 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 רבינו הזקן בתניא ונה שלוגם הכוז .לכאן הנפש הבהמית הופכת להיות מרכבה לצד שבחר בו

כי כתוב  ,ן הכוונה לדין ממש; איצדיקים יצ"ט שופטם רשעים יצה"ר שופטםכשהוא כתב ש

אלא הכוונה האמיתית היא שהאדם בוחר  ;בפרקי אבות "הוא הדיין הוא העד הוא בעל הדין"

 .ואז לפי מעשה בחירתו התואר של צדיק או של רשע ,באיזה דיון מהיצרים לבחור

ית מרכבה לרע יבגלל שלפעמים נה"ב נה ,יבה למה נפש הבהמית יכולה להיקרא רעזו הס

כי יצר הטוב ויצר הרע הם  .דות הרעות מארבעת יסודות הנפשיואז ממנה באים כל המ

והיסודות באים מן הנפש הבהמית ובהטעיה לכאן או לכאן היסודות יכולים להיות  ,רוחניים

היא בעצמה לא רעה אלא שייכת לקטגוריית הדברים  דות הרעות או הטובות. אבלירש המוש

בשם "קליפת  השנמצאים בין טוב ובין רע ויכולים להיות כל אחד מהם. קוראים לדברים האל

להעלות את הדברים הוא והתפקיד שלנו  ,בין הקליפה )הרע( לנגה )אור( תשנמצא ,נגה"

עצה שניתנה לנו בסוגייה כמו ה)ניתן לביצוע ע"י לימוד תורה מה ש ,קדושהמשנפלו לרע 

שע"י עיסוק בתורה יקרו שני הדברים, גם  (."אם פגע מנוול זה משכהו לבית המדרש"

  .וגם הכרעת היצר הרע ,נפש הבהמית לקדושההת אהעל

קודם  ."אם אבן הוא נימוח ואם ברזל הוא מתפוצץ": רואים את זה ממה שכתוב בסוגייתנו

יסור היה בבניית המזבח בברזל כי המזבח היה שהא ,כל מהמשל שהברזל מסמל על המוות

ולכן היה צריך רק באבנים  ,שיצר הרע הוא מלאך המוותכתב על זה המהרש"א  .סימן חיים

לקיחת בהמה מעשה של קרבן הוא ה ;את נפש הבהמית ואת עבודת הקרבנות יםשמסמל

 ש הבהמית.ך דווקא באבנים שמסמלות את עבודת הנפצורבגלל זה היה ו ,לקדושהוהעלאתה 

 ;שלםתוך שמשאירים את הברזל ך וכינימוח הוא פשוט רהרי , שעצמה מהתופעהניתן ללמוד 

ליצר הרע  תמה שצריך לקרוהוא לשנות את החומר ולפוצץ הוא להשמיד אותו לגמרי ואילו 

וי כל ה" גם מוסיף ממד )ישעיהו נ"ה, א'(:פסוק ההקשר של ה .אדם ילמד תורהן שבדי כ

שזה קאי על הנפש שבסופו  ,"צמאה לך נפשי" ,הצמאון לקדושה בא מהנפש .צמא לכו למים"

של דבר עדיין רוצה להתקרב לקדושה, ומים רומזים על קרירות ורוגע שהעבודה כדי 

להתגבר על הנפש הבהמית צריכה להיות בצורה של קרירות כדי לעצור את הנפש הבהמית 

 .שהואז למשוך אותה לקדו ,ולהרגיע אותה מרצונותיה



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  292 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

אפילו הרצונות והתאוות של הנפש  ,ברגע שנפש הבהמית כבר נתעלית לקדושה ע"י התורה

כמו שאמרו )יכול בזה לבוא לידי עבירות והבהמית שבמקרה רגיל צריכים להיזהר בהם 

שבמקרה רגיל צריך להתרחק  ,חסידים כדי להרחיק את עצמם מעבירות "מה שמותר מיותר"

אזי הם מותרים וכבר אינם  (,קשורים לקדושה ככל האפשרהנפש שלא של רצונות אותם מ

ש"כל זמן שהרטייה זו על מכתך אכול מה  ,מהווים מקור לרוע בגלל מה שנכתב בסוגיה

כל עוד בנאדם עוסק בתורה  ,דהיינו ;אפילו דברים שמזיקים לפצעיםשופרש"י  ,..".שהנאתך

פיע על הנפש רק כאשר אין שהיצר יכול להשכיוון  ,אינו צריך לדאוג בקשר ליצר הרע

יכול להתקיים רק במקום של הוא היות והיצר הוא רע גמור  .השכל של האדם עסוק בתורה

אזי "נחשים ועקרבים  ,"הבור ריק אין בו מים"באותו  רק אז יש לו אחיזה ו ,עדר קדושהיה

עוד  אבל כל ,הוא סמל היצר הרע שיכול להיות קיים רק כשאין תורהעצמו הנחש  .יש בו"

 .יש תורה אין קיום ליצר הרע

שאחרי שהבנאדם  ,"הלא כל דברי כאש נאום ה'" – הפסוק השני שמדבר על היצר הרע

האש  .משתמש בנפש הבהמית למטרות קדושה אז צריך לשאוב ממנה כח כנגד היצר הרע

משתמשים  .להיות נגד היצר הרע כהוזו העבודה שצרי ,התלהבותהחום וה ת אתמסמלכאן 

קרירות כדי דרך ות של נפש הבהמית ועל ידי זה אפשר לנצח את היצר שפועל בהתלהב

להרחיק את האדם מהקדושה. שהדרך להתמודד בחיים עם אתגרים זה להתייחס בדיוק הפוך 

 .ממה שהיה טבעי להגיב ורק על ידי זה אפשר להתעלות על קשיים..

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  293 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                 הלכה ולימוד מוסר לימוד מעניין

 קליין נעם
 

 תוב בהקדמה למסילת ישרים: כ

"החבור הזה לא חברתיו ללמד לבני האדם את אשר לא ידעו, אלא להזכירם את הידוע להם 

כבר... כי לא תמצא ברב דברי אלא דברים שרב בני האדם יודעים אותם... אלא שכפי רב 

בונן בהווה ברב העולם, כי פרסומם... כך ההעלם מהם מצוי והשכחה רבה... ותראה אם תת

רב אנשי השכל המהיר והפקחים החריפים, ישימו רב התבוננם... בדקות החכמות ועומק 

העיונים... ואחרים יכנסו יותר אל הקודש, דהינו, לימוד התורה הקדושה. מהם בפלפולי 

דה... ההלכות... אך מעטים יהיו מן המין הזה אשר יקבעו עיון ולימוד על ענייני שלמות העבו

ולא מפני שאין דברים אלה עיקרים אצלם... אך מה שלא ירבו לעיין עליו, הוא מפני רב 

פרסום הדברים ופשיטותם אצלם... ולא ישאר לימוד הדברים האלה... כי אם אצל אותם 

שאין שכלם כל כך דק, וקרוב להיות גס... ואולם תולדות המנהג הזה רע מאד לחכמים 

שמאלו ומאלו יחסר החסידות האמיתי ויהיה יקר מאד למצוא אותו ולבלתי חכמים, כי גורם 

בעולם..." עכ"ד, ועיי"ש. פירוש הדברים, שעניין הספר אינו לחדש אלא להזכיר ישנות 

שנשתכחו, כי רוב האנשים החכמים לא טורחים ללמוד על ענייני עבודת ה', כי זה נראה להם 

לומדים אותם, ויוצא שמידת החסידות כבר  פשוט ומובן מאליו, ויוצא שאנשים פחות חכמים

כי זה פשוט להם והם לא לומדים, ובפחות חכמים  –לא ממש קיימת אצל האנשים: בחכמים 

 ".כי הם לא באמת מבינים, והרי כבר אמרו רז"ל: "ולא עם הארץ חסיד –

תב לעומת זאת, או לפחות כך נראה, החזון אי"ש בספרו אמונה וביטחון פרק ג' סע' י"א כו

כך: "ובני אדם השלמים בטוב המדות בהיותם מתלמדים עליהם בנערותם בספרי תיקון 

המדות, ואת הלכות המשפט לא למדו, ולבם לא קנה את אהבת המשפט, צפוים המה לחלי 

של עוות הדין יותר מאלה ההדיוטים שלא למדו את מוסר היראה ותורת המדות, כי ממדת 

פות הדעת בלב המשתלם... וכשחוק יהיה בעיניו אם היצר הרע להכניס גבהות הלב ותקי

יחשבוהו כי הוא עושה חמס נגד הדין, הלא מעשי הם תמיד לפנים משורת הדין ומיושרים 

תכלית ההטבה..." עכ"ד, ועיי"ש. בפשטות, משמע מדברי החזו"א שהוא תומך בכמה שיותר 

שם סע' ב'(, וחובת האדם לימוד הלכה, ושהוא מאמין שההלכה קובעת מה מוסרי ומה לא )ר' 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  292 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

המוסרי היא ללמוד הלכה. בנוסף, בקטע שלפנינו החזו"א מזהיר שמי שלמד רק מוסר ולא 

 הלכה מועד יותר לעיוות הדין, כיוון שיצר הרע מחדיר בליבו גאווה.

לכאורה, ע"פ כל האמור, יש כאן מחלוקת בין המס"י לחזו"א מה עדיף ללמוד: מוסר או 

מחלוקת כלל, והא ראייה, שבמידת הנקיות המס"י משבח את ידיעת  אין כאןש אלא הלכה?

ההלכה, ושם אותה לפני לימוד המוסר, ובעצם כל הספר אמונה וביטחון של החזו"א הוא 

ספר מוסר, ובפ"ג הוא משבח רבות את לימוד המוסר. אם ככה, למה כל אחד מהם דיבר על 

פתו: בתקופת המס"י היה מחסור צד אחד דווקא? ויש לבאר, שכל אחד מהם דיבר לתקו

 בלימוד מוסר, ובתקופת החזו"א אנשים למדו יותר מדי מוסר, והיה מחסור בלימוד הלכה.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  291 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                              למקום אדם בין לחבירו אדם בין

 קליין נעם
 

על איזה חטא חרב בית המקדש? זו אחת השאלות הידועות ביותר, שכל אחד יכול לענות לך 

 תשובה עליה: על שנאת חינם. רק שכולם מפספסים כאן משהו.

בית המקדש עליו מדובר כאן הוא דווקא בית שני, עם הסיפור הידוע של קמצא ובר קמצא. 

הסיבה שבית ראשון נחרב הייתה סיבה אחרת לחלוטין: שעברו על שלושת העבירות של 

או, לפי גמרות מסוימות, בגלל  – עבודה זרה, גילוי עריות ושפיכות דמים –יהרג ואל יעבור 

שלא ברכו בתורה תחילה, ויש המפרשים שהכוונה היא שלמדו תורה כחכמה חיצונית, 

 מנותקת מנותן התורה.

מכאן נראה שיש הבדל מאוד מעניין בין שני בתי המקדש: בית ראשון חרב בגלל עבירות 

קים, והבית חרב בגלל שבין אדם למקום, ואילו בבית שני כולם היו תלמידי חכמים וצדי

עבירות שבין אדם לחברו. בימינו, כיוון שהחורבן השני קרוב אלינו יותר, מאוד חשוב לנו 

 להתחזק באהבת חינם, אבל בל נשכח את הסיבות בגללן בית ראשון נחרב.

אחת הנקודות החשובות להבין בנושא הזה היא, שלפעמים רשעות בבין אדם למקום חיה יד 

בין אדם לחברו וכן להיפך. הרי כבר ראינו באחאב, שהוא הדוגמה לרשעות ביד עם צדיקות ב

בבין אדם למקום בממלכת ישראל, שהרי הוא הרשיע אפילו יותר מירבעם, ואחריו לא היה 

עוד מלך עד כדי כך רשע, ובכל זאת הוא ניצח במלחמות, וחז"ל פרשו שזה היה כי הוא 

כרייה, ושנשא אשה נ’, להרוג את כל נביאי ה התנגד נחרצות ללשון הרע. אותו אחאב שפקד

הוא אותו אחאב שלא היה מוכן לשמוע מילה של לשון  –שגרם למותו של נבות היזרעאלי 

הרי שהיה זה בין אדם לחברו...  –הרע. בשום פנים ואופן. אם היה דבר שאחאב הצטיין בו 

כלל. )יש כאן סתירה בדרך כלל. המקרה של נבות היה יוצא דופן, ובוצע על ידי איזבל ב

 פנימית קטנה, אנא התעלמו ממנה(

עקיבא מתו בין פסח לעצרת משום ’ באותה מידה, מהצד השני, עשרים וארבע אלף תלמידי ר

עקיבא היו ’ שלא נהגו כבוד זה בזה. שלא יעלה על דעתך שהם היו רשעים! תלמידיו של ר



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  295 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

לא נהגו כבוד זה בזה וחשדו זה בבין אדם למקום. אבל הם פשוט  –בוודאי צדיקים גדולים 

 בזה בבין אדם למקום, ובכך חטאו בבין אדם לחברו.

אלו האנשים  –שאפשר לדמות את זה למשל הידוע על ארבעת המינים: אתרוג היא האמת 

מעשים טובים. של תורה וגם ריח של בהם יש גם תורה וגם מעשים טובים, כי יש בו גם טעם 

מעשים של מעשים טובים, הדס יש בו ריח של אין בו ריח  תורה, אבלשל לולב יש בו טעם 

תורה, וערבה אין בה לא זה ולא זה, ואף על פי כן, אין ארבעת של טובים, אבל אין בו טעם 

המינים כשרים אם חסר אחד מהם, וכך גם ישראל צריכים כולם לבוא ולהתפלל כדי 

ומעשים טובים הם בין אדם  ענות. ונ"ל להסביר, שפירוש תורה הוא בין אדם למקום,ילה

לחברו. ונראה לי שבחברה של ימינו יש אנשים מכל מיני סוגים: יש אנשים שיראת השמים 

שלהם קודמת לכל, אפילו לדרך ארץ, ומתנהגים כחסידים גדולים בבין אדם למקום, אבל 

ם מתנכרים לכל מי שלא נראה להם עובד ה' גמור כמוהם. הם כאותם לולבים העומדים זקופי

וגאים וסוברים שהם עיקר הכל, ושוכחים שגם הם חלק מאותה אגודה. לעומתם, ישנם 

אנשים שמקפידים על קלה כבחמורה בבין אדם לחברו, אבל הם קצת מתעלמים מהמצוות 

שבין אדם למקום. אלו הם ההדסים שבדור, שריחם נודף למרחוק, אבל אין בהם כל טעם 

לנו הוא אתרוגים וערבות, אם כי גם מאלה ומאלה מה שלדעתי באמת חסר בציבור ש תורה.

ניתן למצוא לעיתים רחוקות. )לא בטוח שאנחנו כל כך רוצים ערבות... אבל כאמור, אגודה 

 בלי ערבה גם היא פסולה(

בין אדם לחברו, אבל יש עוד  –עד כאן דיברנו על המצוות מצד החלוקה של בין אדם למקום 

בא"מ: מצוות שכליות -לקים, שהיא כמעט זהה לבא"חחלוקה שמחלקת את המצוות לשני ח

חוקות. החיבור בין שני החילוקים אינו מוכרח,  –ומצוות חסרות טעם שכלי  –משפטים  –

 –שהרי יש טעמים גם למצוות שבין אדם למקום, אבל עקרונית, מתוך שכל ומוסר אנושי 

דם למקום אינן מובנות ניתן להגיע לכל היותר למצוות שבין אדם לחברו, ומצוות שבין א

מאליהן. במובן מסוים, ניתן לראות זאת בסוגייתנו בדרשה עה"פ "יודוך ה' כל מלכי ארץ כי 

"מאמר פיך" לא נאמר אלא "אמרי", וזאת כי מלכי אומות העולם,  –שמעו אמרי פיך" 

כששמעו "אנכי" ו"לא יהיה לך" אמרו: לכבודו הוא אומר! כיוון שאמר "כבד את אביך ואת 

מיד הודו לו אף על הראשונות )בפשטות, מצוות כיבוד הורים היא מצווה שכלית,  –אמך" 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  297 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

מכאן ניתן  .שבין אדם לחברו, והא ראיה, שהרי דמה בן נתינה שהיה גוי כיבד את אביו(

 השכל כמוסריות. ידי לראות שמצוות לכבוד המקום בדרך כלל פחות מתקבלות על

בנים מסוימים גויים מצטיינים יותר מיהודים על החלוקה הזאת אומר המהר"ל שבמו

במשפטים, המצוות השכליות, וניתן להבין זאת בקלות, כיוון שהם מסוגלים להבין את 

המצוות הללו מעצמם, והם מקיימים אותן מתוך מסקנה שכלית שזה הדבר הנכון, ולכן הם 

חנו מקיימים את מקיימים אותן יותר טוב. ניתן לומר בעצם, שבגלל קיומן של החוקות אנ

צד שה' ציווה, ובעקבות כך אנחנו מצטיינים פחות במעשה עצמו של המשפטים, ההמצוות מ

אף על פי שהכוונה נכונה, כי לא הגענו לזה מעצמנו. לעומת זאת, יש גם דבר רע בעשייה 

מתוך מוסר אישי, והיא שכמו שניתן להוכיח על דבר שהוא מוסרי בשכל, כך גם ניתן להפריך 

ובכך לגרום לאנשים שלא מקיימים את המצוות כי ה' ציווה אלא בגלל שכל להפסיק  זאת,

עניין כשלעצמו שיש לדון עליו בהקשר של אמונה מירושה או אמונה  ולקיים מצוות. זה

 נרכשת.

על כל פנים, יש לקיים את כל המצוות בשלמות בין אם הן בין אדם לחברו או בין אדם 

 משפטים. ןבין אם הלמקום, בין אם הן חוקות ו

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  296 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                     המשכן כלי מידות

 מרזייב מאיר
 

 'ועשית לו זר זהב סביב'''

 מוזכרים שלושה כלים שבהם יש ציווי לעשות להם זר זהב סביב: ובפרשיותינ

 .ארון הברית.2

 . מזבח הזהב.2

 . השולחן.3

 יות.והאלו יש מידות שלמות ויש מידות חצאם נשים לב נראה שבכלים 

רוצה להתקרב אל הקודש הבא לרמוז לנו שאדם מה ש ,בארון הקודש כל המידות חצויות

תא דשמיא בשביל להתקרב. ועוד, יעהוא לא שלם והוא צריך סי ,צריך לדעת שהוא לא לבד

ולם לא והתורה לע ,להתקדם ןאם אדם למד תורה הוא צריך לדעת שיש לו עוד הרבה לא

 נגמרת.

 וזה בא לרמוז לנו שעל ידי הכפרה האדם מגיע לידי שלמות. ,במזבח הזהב כל המידות שלמות

יות. המידות החצויות באות לרמוז לנו שכל אדם ובשולחן חלק מהמידות שלמות וחלק חצ

שאוכל צריך לחלוק חלק לעניים. המידות השלמות באות לרמוז לנו שכל פרנסה שיהודי 

 וא צריך לדעת שמה שהוא מקבל זה פרנסה שלמה וזה מה שהוא צריך לקבל.מקבל מה' ה

 אם נשים לב בכל אחד מהכלים האלו היה מונח משהו:

רמז לאדם שבמשך החיים שלו  ובארון היו מונחות לוחות הברית שאותן לא פינו לעולם, וזה

 לשנות קו בתורה.לו לשנות ביראת שמים ואסור לו אסור 

שזה רמז שלא חייב להישאר  ,ם לחם הפנים שהיו מפנים אותם מידי שבועבשולחן היו מונחי

 ואפשר לשנות מידי פעם אך לא רצוי. ,ם אותה פרנסהע



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  290 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

זה בא לרמוז לנו שאת ההנאות  .ואותה מפנים מידי יום ,במזבח הזהב היה את הקטורת

היא הנאת וזה רמוז בקטורת ש ,בקביעות ןהגשמיות צריך להחליף בכל יום ולא להישאר אית

 הריח. 

 וציפת אותו זהב טהור מבית ומחוץ'' ''ועשו ארון...

הרי  ?אז למה צריך לצפות מבפנים ,נשאלת השאלה: אם העניין של הציפוי הוא בשביל יופי

 !הוא לא נראה?

כזכור, בתוך הארון יש את לוחות הברית, וזה רמז לתלמיד חכם שאם הוא רוצה שהתורה 

ם את מה שהוא אומר גם בעצמו ולא רק להראות כלפי חוץ שהוא תתקיים בו הוא צריך לקיי

 תלמיד חכם )תוכו כברו(.

 ''ועשית שניים כרובים זהב''

בתורה מוזכרים פעמיים הכרובים, פעם ראשונה בבראשית ''וישכן מקדם לגן עדן את 

 הכרובים'' ופעם שנייה אצלנו בארון הברית.

מלאכי חבלה, ואצלנו רש''י מסביר שהכוונה  היאכרובים לבבראשית רש''י מפרש שהכוונה 

 היא דמות פרצוף תינוק.

למה כאן רש''י מסביר שזה דמות תינוק ובבראשית הוא מסביר שהכוונה למלאכי  – וקשה

 חבלה?

מה שהוא אומר אז הוא דומה לפני  את ההסבר הוא שאם תלמיד חכם מקיים ומפנים בעצמו

י חוץ ומתגאה אז הוא דומה למלאך חבלה שעומד תינוק חמודות. אבל אם הוא רק מדבר כלפ

 רק מבחוץ.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  229 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 :שער חמישי
 לחיות עם הזמן - "מקראי קודש" 

 ומעגל השנה עבודת ה'
 

 בעקבות ה'נתיבות שלום' \הכיפורים  יום' 'טבילת
 חדד ונהוראי מרזייב מאיר

 

ים" אמר רבי עקיבא "אשריכם ישראל לפני אתם מטהרים ומי מטהר אתכם אביכם שבשמ

 .(יומא פה:)

מימרא זו אנו לומדים שיום הכיפורים בא לכפר על עבירות שבין אדם למקום ולא על מ

כי ביום הזה יכפר עליכם לטהר אתכם 'עבירות שבין אדם לחברו, ואז מגיע לנו פסוק זה: 

 `מכל חטאתיכם`לא מדבר על  `לפני ה'`ר' עקיבא מפרש:  'מכל חטאתיכם לפני ה' תטהרו

היינו כי אביכם שבשמים הוא המטהר אתכם, ואשריכם ישראל  `תטהרו`על אלא מדבר 

שלפניו יתברך אתם מטהרים. ונשאלת השאלה מה החידוש המיוחד שמביא לנו רבי עקיבא 

שאשריכם ישראל ולא רק בזה שלפני ה' תטהרו אלא בכל המצוות אשריכם  פשיטא?! הרי 

מחדש לנו בדבריו את סוד הכפרה של יום וומה מיוחד בעניין הטהרה דווקא? רבי עקיבא בא 

נו כמו שמבאר מהר"ל את דברי ר"ע: מה שישראל מיטהרים כי אין מעלה יעני – הכיפורים

יותר מזה, והוסיף לומר ומי מטהר אתכם אביכם שבשמים, שבשביל ישראל הם דבקים 

יתעלה  לגמרי בו יתעלה דבר זה עצמו הוא הסרת והסתלקות החטא מישראל, כי מאחר שהוא

לא שייך אצלו חטא מסלק החטא מן הדבקים בו וכו'. שמה שמהר"ל מגלה לנו בשמו של ר' 

עקיבא הוא שעל ידי הדבקות בה' יתברך גם אתם עצמכם תטהרו כי זה לא אפשרי שטמא 

 ור אלא רק טהור דבוק בטהור.היהא דבוק בט
ב'טבילה' של תפילות  יהי רצון שכשם שאדם טובל במקווה ונטהר לגמרי כך גם אנחנו נטהר

 ותחנוני יום הכיפורים ונביא את גואל משיח בטהרה ברוב בימינו אמן ואמן.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 מתי נברא העולם?
 נעם קליין ורפי סווידלר

 

יא. "ר' אליעזר אומר: בתשרי נברא העולם... ר' יהושע אומר: בניסן נברא -ראש השנה י:

ית, אחד מהם צריך להיות נכון, והשני העולם..." רגע אז מי מהם צודק? אחרי הכל, היסטור

הלכה כר' אליעזר. אבל מה קורה  – לא! הרי בדרך כלל, במחלוקת בין ר' אליעזר ור' יהושע

 כאן? מה זה הלכה כ...? הרי אין פה הלכה למעשה! זו סתם מחלוקת פילוסופית/היסטורית!

שר, מרובע, ומובן. ובכן, לפרשת בראשית יש שני סדרי בריאה. סדר הבריאה הראשון מאד י

ים יהי__ לוקתגובה. "ויאמר א-הסדר השני הוא יותר כמו סיפור. בראשון יש מצב של פעולה

ספור בריאת האדם, ההכנות אליו, קריאת השמות לחיות  – ויהי__." בסדר השני הכל זורם

 שהוא גשמי. – וסיפורים אחרים. הכל עניין רוחני, לעומת סדר ראשון

 ה'ים בלבד, לעומת הסדר השני שבו כתוב לוקשתמשת בשם אבסדר ראשון התורה מ

 ים. אז מה קורה פה?לוקא

ים' = מדת הדין, ושם אדנות = מדת לוקרש"י והכלי יקר מביאים את מדרש רבה: שם 'א

 הרחמים.

פסל את  – מדרש אחר של רש"י בתחילת פרשת משפטים: "כל מקום שנאמר 'אלה'

 ים."מוסיף על הראשנ – הראשנים. 'ואלה'

מדרש רבה אומר את הדבר הבא: "עלה במחשבה לבראתו במדת הדין, ראה שאין העולם 

ים...". לוקמתקים, הקדים מדת רחמים ושתפה למדת הדין. והיינו דכתיב ביום עשות ה' א

, ולכן צירף 148כלומר הקב"ה חשב לברא את העולם במדת הדין, וראה שהעולם לא מתקיים

                                                           
יש  –תגובה. כלומר כל דבר שקורה -בצורת פעולהמה זה אינו מתקיים? ובכן, מדת הדין פועלת  148

 –לו תגובה שווה והפוכה כמו החוק השלישי של ניוטון. אז אם הקב"ה ניסה לברוא במדת הדין 

 מה שנברא לא התקיים. –הייתה תגובה שווה והפוכה, כלומר  –אוטומטית 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

תולדות השמים והארץ..."  אלהים. ולכן "לוקא ה' – לדיןאת מדת הרחמים והקדים אותה 

 פסל את הראשונים, ולכן ברא את העולם פעם שנייה בצרוף מדת הרחמים.

הרי "היום  -כידוע לכולנו, חודש תשרי הוא חודש הדין. אף על פי שכולנו רוצים רחמים

.." עמ"י היו במ"ט יעמיד במשפט כל יצרי עולם..." משפט = דין. לעומת זאת "בניסן נגאלו.

יצאו. )חוץ מזה  -שערי טומאה, כך שעל פי הדין לא היו אמורים לצאת ממצרים ולמרות זאת

 שנים בלבד.(  229השעבוד ארך  -שנה 299שבמקום 

ברא אותו עם  – למסקנה: ה' רצה לברוא את העולם בדין, בתשרי, וכשראה שזה לא יעבוד

תי נברא העולם, אלא מה זה לברוא? האם, כמו מידת הרחמים, בניסן. אז השאלה היא לא מ

 ר' אליעזר, בריאה = מחשבה, או, כר' יהושע, בריאה = מה שיצא לפועל?

ועוד נקודה למחשבה: התורה היא לא ספר היסטוריה, אז אין פה צודק ולא צודק. זה לא 

 משנה מתי העולם נברא, אלא מה אנחנו לומדים מהמחלוקת.

 דבר חוגגים את ביראת העולם בתשרי כר' אליעזר?אז תשאלו: למה בסופו של 

ראש השנה  התשובה לכך נמצאת במסכת ראש השנה פרק א', משנה א': "...באחד בתשרי

 לשנים ולשמיטין וליובלת..."

 גמר חתימה טובה

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  223 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 סוכות כהמשך לימים הנוראים
 נעם קליין
 

ור, חוזרים לעולם סוכות: אחרי הימים הנוראים, ואחרי המשפט בראש השנה ויום כיפ

בהדרגתיות: קודם נכנסים לסוכה, שהיא עניין רוחני יותר, קרוב יותר לה' יתברך. שמחים 

בסוכות כי בדיוק זכינו בדין, והקב"ה נותן לנו את הלולב והאתרוג, כאותו שופט שנותן 

לזוכה בדין כראיה את שרביטו. אי אפשר לחזור לעולם סתם ככה, אחרי המשפט ואחרי 

זו לה'. לכן יש את מצוות הסוכה, בה ה' הרבה יותר גלוי, כדי שלא תנחת בפתאומיות קרבה כ

בעולם המעשה ותשכח מכל מה שהיה ביום כיפור. בכל מקרה, צריך להיות גם מקושרים 

יותר לעולם המעשה, ולכן מתחילים להתפלל על הגשמים ועל כל אומות העולם בסוכות, 

ל עם ישראל, כי במובן מסוים זו עוד ירידה: במקום ומוסיפים יום פרידה מהקב"ה, רק ש

 לדבר על העולם, מדברים רק על עם ישראל.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ויהודה יוסף - חנוכה
 סווידלר רפי

 

: "והיה בית יעקב אש ובית יוסף להבה ובית עשו לקש (א, יח)עובדיה  – הפטרת וישלח

 .ודלקו בהם..."

כמובן, אבל מה הקשר בין האש של חנוכה יוון מיוחסים לעשו/אדום, ובית יעקב, זה עמ"י, 

 והניצחון ביוון לפסוק?

ובכן, יש כמה קישורים בין יוסף ואחיו לחנוכה. המוכר ביותר הוא העובדה שליוסף יש חן, 

אחד משמותיו של בית  – יסוד – מה שיש גם בחנוכה. קשר עמוק יותר הוא המידה של יוסף

 ם ביוונים.המקדש שאותו טיהרו החשמונאים לאחר ניצחונ

יש לנו רמזים לסיפורים של יוסף ב"על הניסים". "מסרת גיבורים  – אך מכיוון שונה לחלוטין

פרות ושיבולים דקות  – מזכיר לנו קצת את חלומותיו של פרעה שיוסף פתר -ביד חלשים"

מרמז לקונפליקט בין  -ורעות שבולעות את חברותיהן הגדולות והיפות. "ורבים ביד מעטים"

לאחיו, מה עוד שהם באו והשתחוו לפניו במצריים. אזכור מפורסם לסיפור הזה נמצא יוסף 

בפרשת וישב כשיוסף חולם על האלומות והכוכבים. האלומות באמת מנבאות על הפעם 

איפה מוצאים את הנמשל שלו?  -הראשונה שהאחים יורדים לשבור אוכל. אבל החלום השני

י ואמך ואחיך להשתחוות לפניך...?" ובכן המהלך "הבא נבא אנ -אפילו יעקב תמוה על זה

 הבא דורש קצת חשיבה. החזיקו ראש.

האחים באים למצרים בפעם  -החלום השני מנבא שני דברים שונים. הראשון הוא הכוכבים

מה עניינם  ,עשר כוכבים. השמש והירח-אחד – השנייה על מנת להראות ליוסף את בנימין

א מופיע שום דבר על יוסף, אבל אנו מוצאים שהשמש והירח פה? אצטט מאבי דבר מעניין: ל

נון: "שמש בגבעון -יהושע בן – צאצאו של יוסף – כן מצייתים למישהו, ולא סתם מישהו

הבאתי את זה במיוחד בשבילך. אני מצפה  -דום וירח בעמק איילון..." )כן, הרב מרק

ניין ביותר( חלומו של יוסף הוא שתתחשב בזה ותיתן לי עוד ניקוד...(. אבל )וזה החלק המע

 מקום אחד מתוך חמישה בתנ"ך שבהם מוזכרים השמש, הירח והכוכבים באותו פסוק.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  221 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ואת  ואת המאור הקטן... הראשון הוא, כמובן, בריאת העולם. "את המאור הגדול...

הכוכבים". )הערה צדדית: הרב קוק אומר בענייני חנוכה שמעט מן האור דוחה הרבה מן 

זה הקשר  ,. אבל עמוקים יותר הם דברי מוהר"ן בסיפור מעשה מרב ובן יחיד )כןהחושך(

 – ואם היו נפגשים ,לחסידות...( שהרב הוא בחינת מאור גדול והבן הוא בחינת מאור קטן

 משיח בן יוסף או משיח בן דוד? – היו מביאים את המשיח

מוצאים גם שדוד הוא צאצא  -האזכור השני: חלומו של יוסף. משיח בן דוד -משיח בן יוסף

 של יהודה ונגלה עוד מעט שגם לו יש קשר עמוק לחנוכה.

 – . מדובר שם באזהרה שלא לעבוד עבודה זרה(ד, יט)המקום השלישי מופיע בדברים 

 מהותם של יוון.

: "הללוהו שמש וירח, הללוהו כוכבי אור..." מזכיר (קמח, ג)האזכור הרביעי נמצא בתהילים 

כך ממשרתיו של הקב"ה שהם -אנשים התרשמו כל .ה העבודה זרה הראשונהלנו מהיכן בא

התחילו לעבוד גם אותם. אבל כאן בתהילים זה מבהיר לנו שהמשרתים הם באמת רק 

 משרתים.

מדובר על 'כיבוי' של צבא השמים והרבה חושך. (. יב, ב)ואחרון חביב אנו מוצאים בקהלת 

מדרש רבה אומר שם  (בראשית א, ב)חושך נזכיר שבמקום הראשון בתנ"ך שבו כתוב 

 שהחושך הוא יוון...

נעבור לנושא של יהודה. יהודה מלשון הודאה. ישנם שני סוגים של הודאה.  -וכפי שהבטחתי

והודאה מלשון  ;הודאה מלשון "מודים אנחנו לך" )ולא סתם הבאתי את המילים הללו(

חוש הצדק והמשפט. כאשר תמר  להודות באשמה. ביהודה יש את שני הסוגים. יש בו את

הוא אומר "צדקה ממני", וברגע הזה הוא מקבל את מדת המלכות שבאה  – חושפת את האמת

לידי ביטוי אצל דוד, כי מטרתו של מלך היא להנהיג ולשפוט את העם, כמו יהודה המקבי. 

, חותם דבר מפליא נוסף הוא ביחס לסימנים של תמר )עוד משהו בשם אבא(. מה הם היו?

פתיל ומטה. החותם מרמז לחותמת כהן גדול שעל פך השמן. פתיל, כמובן, מרמז לנרות. 

המאבק  – המקרה המפורסם ביותר שבו מוזכר מטה מדבר על המאבק בעם אחר -מטה

 כמו בחנוכה. – מעבדות לחירות, מעבודה זרה לטהרה



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  225 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

חסת יואמנם מ דה זויההודאה. מ דה נוספת: הוד )יהודה(. הוד שורשיאבל ליהודה יש מ

לאהרון הכהן, אבל גם לזה יש סיבה. גם מתתיהו היה כהן גדול... חוץ מזה שלנכדו של 

אהרון, פנחס, קרה משהו מעניין במעשה בעל פעור. הקב"ה מתייחס לכך ש"השיב את חמתי 

הוא הלך והרג שני אנשים בפומבי. קצת כמו  – מעל בני ישראל בקנאו את קנאתי בתוכם..."

רג את המתייוון שעבד את הפסל והשליח היווני... בעצם, בדיוק כמו. בספר מתתיהו שה

 – מקבים מוזכר בפירוש שמתתיהו הרג אותם באותה קנאה לה' שהייתה לפנחס )ושל אליהו

הוא אליהו'(, וקנאה היא מאפיין של  – לא סתם אמרו חז"ל 'הוא פנחס – "קנא קינאתי..."

 שו ע"י בן למשפחת הכהונה הגדולה...שני המקרים האלו נע -הוד. דרך אגב

ובחזרה לנושא של יהודה. כשהוא הודה על המעשה עם תמר נוכחנו לדעת שהודאה מתקיימת 

לרצות את המצפון. ממש כמו נרות החנוכה  ,וכלפי פנים ;לעיני כל, כלפי חוץ -בשני אופנים

 שמדליקים במקום שבו יראו אותם כלפי חוץ וכלפי פנים.

הוא ההודיה עצמה. הרי "על הניסים" נמצא בברכת מודים, אחרי הכל, אבל והקשר האחרון 

 יש בו צירוף מילים שלא נמצא בשום מקום אחר.

פרט למודים דרבנן. "חצרות קדשיך" שמסמל קשר עמוק בין הודאה לחנוכה. מה עוד 

 שבחנוכה אומרים הלל שלם...

סורים, מהחושך לאור, מעבדות על ידי פתירת חלום, יוסף השתחרר מבית הא -הערת שוליים

 לחירות. וכן מוצאים שהרבי יצא מהכלא בי"ט כסלו...

 יהי רצון שנמצא את האור שבלב החושך.

 י"ט כסלו וחג אורים שמח

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  227 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 ובחנוכה בקידושין ניסא פרסומי
 גרשוני אהוד

 

 באחת מהסוגיות אשר בהן עסקנו במהלך הלימוד בחודשים האחרונים, הייתה סוגיית "נתינה

 ואמירה". סוגיה זו מקיפה וסוקרת את אופני הקידושין עצמם, ומה תפקידו של כל צד בהן.

 הגמרא שם:

"הרי את מקודשת לי, הרי את  ת"ר: כיצד בכסף? נתן לה כסף, או שוה כסף, ואמר לה:"

"הריני  הרי זו מקודשת. אבל היא שנתנה ואמרה היא: – הרי את לי לאינתו" מאורסת לי,

 "אינה מקודשת. – הריני לך לאינתו"הריני מאורסת לך, מקודשת לך, 

 ניתן להבין מהסוגיה כי יש שני גורמים מכריעים בקידושין:

 .כסף או שווה כסף -הנתינה

 ."הרי את.....לי" הלשון של: -והאמירה

למעשה, לאחר עיון בכמה מהראשונים, נמצאנו לדעת כי האמירה היא למעשה הגורם 

א מינות גדולות יותר מהנתינה. אותה אמירה, מבצעת את פעולת הקריטי יותר ובעל נפק

שהמעשה שנעשה לפני  -להסכמה .2"גילוי הדעת". גילוי הדעת יכול לשמש לשני דברים: 

 . לפרסום המעשה ולהאדרת שמו.2רגעים מועטים אכן היה ומאושר. 

א האומר(. , של העדים, ואפילו את של האיש עצמו )שהואשההאמירה מגלה את דעתם של ה

"אלא מדעתה". יתרה מזאת, ללא עדים )שדעתם גם צריכה -נקנית אשהוהרי למדנו שאין 

 לא יחולו הקידושין. -אשהלהתגלות( וללא דעת ה

 נמצא ברמב"ם: אשהראיה לכך שישנה משמעות רבה ומכרעת להבנת העדים וה

 פרק ג: ,הלכות אישות -רמב"ם יד החזקה

והוא  אשהש הוא שאומר דברים שמשמען שקונה אותה לו ל"...ונותנן לה בפני עדים והאי

 הכסף:" שיתן לה



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  226 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 והנה, כי לא רק בקידושין עניין הפרסום והידיעה הוא העיקר, אפילו בחג החנוכה נוהגין כן.

 משום פרסומי ניסא. – יודעים אנו כי מצווה על האדם להדליק נרותיו סמוך לרשות הרבים

לא רק את מעשה ההדלקה עצמו, אלא גם את היותו  מצוות הדלקת הנרות כוללת בתוכה

 פומבי וציבורי. 

 שכולם ידעו! כי נעשה אותו הנס לעם ישראל ועל כן מדליקין הם את נרות החנוכה.

נראה לי לקשר ולהשוות את חשיבות הפרסום והגילוי גם בקידושין וגם בהדלקת הנרות. 

ה על הנס היא בעצם שקולה כאשר אותה רשות הרבים, שכוונתו בהדלקה היא להודעת

  -לעדים בקידושין, שחייבים לדעת, להסכים ולפרסם

 כי נס גדול היה פה...

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  220 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 הזה בזמן ההם בימים חנוכה
 צייטלין דוב

 

לכן הבאתי מספר מקורות  .ישנם כמה שאלות הנוגעות לחנוכה שלפי דעתי צריך לברר

את המנהגים  וכה ומדוע יש בשמהם אני מקווה להגיע לרעיון הכללי של מה זה בעצם חנו

 .ושיש ב

 ,השאלה הראשונה היא: מדוע חנוכה נקראת חנוכה? כולנו מכירים את ההסבר של חנו כ"ה

מדוע נאמר פורים  – אבל ההסבר הזה משאיר כמה נקודות שצריכות בירור. לצורך העניין

ת לוי כתוב על כן מצינו במקורות עוד כמה הסברים לשם חנוכה. בספר קדוש ?ולא חנו י"ד

על השאלה הזאת מעט הסברים אחרים. ההסבר הראשון הוא שעל ידי חג החנוכה נגלה לעין 

כמה העולם שלנו מתחדש וכמה מתחדשים העולמות העליונים וכבר מצינו בתהלים שחנוכה 

"מזמור שיר חנוכת הבית". הסבר נוסף הוא שחנוכה הוא לשון התחלה.  היא לשון התחדשות

שנה אחרי חגי הדין )ראש השנה , יום כיפור ושמיני בא החג הראשון ובעצם חנוכה הו

א ההארה הראשונה של השנה. ההסבר הראשון הוא תמוה, כי לא וולכן בעצם ה ,עצרת(

אך אילו ההסבר השני הוא מניח את  ,ברור מדוע דווקא בחנוכה מתגלה התחדשות העולם

ההסברים האלה יש בחנוכה עניין הדעת. אם נסכם את שני ההסברים נוכל להבין שעל פי 

של התגלות ועיבוד הדברים שנעשו לפני כן. מכך גם אפשר להבין מדוע בחנוכה יש את 

 ברכת על הניסים.

 .אך אם כבר נגענו בברכת על הניסים לא נשאיר את העניין פתוח ונתחיל לעבד גם אותו

יד טהורים ורשעים בנוסח כתוב "מסרת גיבורים ביד חלשים ורבים ביד מעטים וטמאים ב

נשאלת השאלה: הרי ברור שגיבורים ביד חלשים  .בידי צדיקים וזדים בידי עוסקי תורתך"

הרי לכאורה זה מובן מאליו  ?אבל מה הנס בטמאים ביד טהורים ,ורבים ביד מעטים זה נס

כלומר  – גבורה שבחסד -ובמה זה מהלל את ה'? אלא יש לומר שיש שתי צורות של גבורה

ויש גבורה שבגבורה שהקב"ה עושה  ;סדו על ישראל עושה גבורה עם האויביםשבגלל ח

וזה גבורה שבגבורה, ויש לומר שהטמאים ביד  .גבורה עם הרשעים כדי להראות את גבורתו

 טהורים וכו' בא להוכיח את כך שנס חנוכה נעשה בגבורה שבחסד. 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  229 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 "בימים ההם בזמן הזה"?  אך העניין שהכי חשוב להבהיר בעל הניסים הוא מה הכוונה של

ובזמן הזה הכוונה בכ"ה  ,על כך עונה הט"ז: שבימים ההם הכוונה היא בימי מתתיהו בן יוחנן

 בכסלו. 

שני המועדים שבהם אומרים על הנסים,  ,אך יש לכך סיבה יותר היסטורית: בחנוכה ופורים

 רק שלנו. לאהיא הייתה מלחמה על הלאום  – הייתה מלחמה מסוג שונה משאר המלחמות

לא על טריטוריה אלא על הזהות הלאומית של עם ישראל בתור עם הסגולה, משום  ,על דת

)שאם  שהמלחמה נוהלה בעיקר נגד המתייוונים ונגד הפלגים השונים בעם ישראל

המתייוונים היו מנצחים בוודאי עם ישראל היה מתבולל ונהפך ליווני ולא היה נשאר "עם 

צריכים להיזכר  נוד ברגעי משבר כמו המשבר שיש לנו היום בעזה אנח. ולכן במיוח ישראל"(

במה שקרה בימים ההם ולעבד את זה להבין איך אנחנו יכולים להצית את המנורה מחדש 

 ולגרום לעם לחזור לעצמו.

 ,חג שבא אחרי החגים של תשרי ,א גם חג של עיבוד רוחניובנוסף לכך לפי הבנתי חנוכה ה

ות לקחת את כל חומרי הגלם מסוכות ומראש השנה ולעבד את זה חג שבו יש לך אפשר

 ליצירת משהו ממשי. ליצירת ערך אמיתי בעבודת השם הפרטית שלך.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 יוסף הבית קושיית - חנוכה
 וניאןעשמ יצחק

 
ימים  שמונהולנו מכירים את קושייתו של מרן הבית יוסף על חנוכה: למה אנחנו חוגגים כ

 ימים, לא שמונה! שבעהלכאורה  חנוכה? הרי הנס היהשל 

אחד התירוצים הנחמדים הם: ידוע שהמלחמה של החשמונאים זאת לא הייתה סתם מלחמה 

שרצו להרוג אותנו ואז נלחמנו, אלא זאת הייתה מלחמה על קיום הנשמה, על קיום התורה 

 הוא, על זה שה' מנהיג את העולם וכו'... הקדושה, על האמונה בקדוש ברוך

 ,דעתי: שהעוד יום שהוסיפו זה לא סתם אלא שבעה ימים באמת-אה לפי עניותעל כך נר

בגלל הנס עצמו שהשמן עצמו הספיק לעוד שבעה ימים, אבל היה צריך עכשיו, ביום הראשון 

עצמו לחזק את האמונה ואת זה שהכל מאיתו יתברך ושיש ניסים שהם לא גלויים, ועל זה 

 הוסיפו עוד יום. שהקב"ה באמת מנהיג את העולם. על זה

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 שבת לכבוד האמוראים מעשי
 צור עמישב

 

 "…האיש מקדש בו ובשלוחו"שנינו במשנה 

 הגמרא שואלת אם הוא שנה בשלוחו, אז למה הוא צריך לשנות בו?

מצווה בו יותר מבשלוחו. כמו שמצינו אצל רב ספרא שהיה מהבהב את ראש  -הגמרא עונה

בעצמו ולא על ידי שליח. וגם אצל רבא  – הבישול הבהמה באש כדי שירדו שערותיה לפני

 מצינו אותו דבר, שהוא היה מולח בעצמו את הדג לכבוד שבת.

למדנו מהאמוראים שמצווה בו יותר מבשלוחו, בזה שהם הכינו דברים לכבוד שבת בעצמם 

ולא על ידי שליח. אבל איך אפשר ללמוד את זה ממעשי האמוראים? כי הרי אם יבוא אליך 

אתה תראה לו את הכבוד שמגיע על ידי זה שאתה תכין את הדברים בעצמך ולא על ידי  מלך

 שליח. ועוד הרמב"ם ז"ל כתב שחייבים להכין דברים לכבוד שבת בעצמך.

כך  – התשובה לכך יכולה להיות שכמו ששבת זה היום המיוחד שבו אתה מכבד את המלך

בת המלך "כל כבודה בת מלך פנימה". . האשה היא אשהיש יום מיוחד שבו אתה מקדש את ה

אדם צריך לכבד את אשתו יותר מגופו. ובגלל זה חשוב מאוד לכבד, להעריך ולעשות הכל 

הוא כמו החיבור בין איש ואשתו. נכון שאפשר גם  דווקא בעצמו. החיבור בין השבת והעם

פחות לתת את המצווה של קידושי אשה והכנה לשבת למישהו אחר, אבל זה לא מכובד, 

הקב"ה רוצה  – רחמנא ליבא בעי – רציני. כמו שהקב"ה לא צריך את סעודת השבת שלך

אתה  – לראות את הלב שלך, כמה אתה בעניינים לא את הסעודה שלך. כך גם בקידושי אשה

הוא שצריך להשקיע. מצד ההלכה אין הבדל בין אם האיש מקדש או שהוא שולח שליח 

זוג יש הבדל גדול מאוד. אשה רוצה שהאיש יבוא אליה לקדש, אבל מצד הקשר בין בני ה

 שיראה כבוד, לא על ידי שליח.  – ויקדש אותה בעצמו

בהמשך הסוגיה, אנו רואים שלמעשה גם הגמרא פוסקת שאסור לאדם שיקדש את אשה עד 

שהוא יראה אותה. אך לעומת זאת, האשה יכולה להתקדש בלא ראיית הבעל: דאמר ר"ל: 

 האשה רוצה להיות ביחד עם מישהו מאשר להיות לבד. – ו מלמיתב ארמלוטב למיתב טן ד



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  223 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 'שלום נתיבות'ה בעקבות ושבת קידושין 
 חדד ונהוראי מרזייב מאיר

 

 השלבים של עבודת ה' הם כמו השלבים בקידושין שהם: קידושין, חופה ויחוד.

היינו שיהודי מזמין ד ,מיוחדת ומזומנת לבעל אשהההתחלה בעבודת ה' היא כמו הקידושין שה

 את עצמו לעבודת ה'.

שהוא מביא  ,בבחינת חופה ,אחר כך השלב השני הוא שהוא מתקרב אליו יותר יתברך הוא

 אותו לביתו.

הוא זוכה לבחינת יחוד שהוא מידבק  ,והשלב השלישי שהוא נכנס יותר לפנימיות העבודה

 בו יתברך בכל נפש רוח ונשמה שלו.

 זמנים בשבת קודש: השובעבודת ה' יש גם שלדרגות האלו הוכמו שלש 

 חדת ומזמנת עצמה אליו יתברך.יליל שבת קודש הוא בחינת קידושין שהיא מי

שאור מקיף מאורו יתברך חופף עליו  ,בוקר של שבת שהוא בחינה של חופה והבאה לביתו

 אז.

 זמן המנחה ושלש סעודות הוא זמן הייחוד והדביקות בו יתברך.

 חינות אלו נכללות ג' קדושות שהם ר''ח, יו''ט ושבת.וכמו כן בשלש ב

ר''ח הוא הקידושין כמו שכתוב בזוהר הקדוש שר''ח הוא זמן התפרשות מהסטרא אחרא 

 להיות מיוחדת ומזומנת אליו יתברך.

יום טוב הוא בחינת חופה שהוא מביא אותה לביתו כמו שכתוב: ''שלש פעמים בשנה יראה 

 כל זכורך''.

להגיע לבחינת ייחוד ודביקות בו יתברך כמו שכתוב: ''בני ובין בני ישראל שר פובשבת א

 אות היא לעולם''.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

אתה קדשת, ישמח  – ויש לשאול: מדוע ראו חכמים לתקן בשבת שלש תפילות שונות זו מזו

 משה ואתה אחד, וביום טוב לא תיקנו אלא תפילה אחת אתה בחרתנו?

ותיקנו שבערב שבת  ,'ה כביכול נקרא חתןויש לומר מפני שהשבת נקראת כלה והקב'

שיאמרו אתה קידשת על שם הקידושין שנותן החתן לכלה. ובבוקר ישמח משה על שם 

ההוספה שהחתן מוסיף לכלה  והשמחה של החתן עם הכלה, ואחר כך תפילת מוסף שז

 בכתובה, ובמנחה אומרים אתה אחד שזה השלב שמתייחד החתן עם הכלה.

ינו הבאה לביתו, ימעלה את היהודי לתוך היכלו, שזו בחינת נישואין דהבשבת קודש הקב''ה 

ואשא אתכם על כנפי נשרים ", וכלשון הפסוק "הביאני המלך חדריו נגילה ונשמחה בך"

, כאמור שהשבת היא האות המקשרת בין הדבקים, והוא יום האהבה "ואביא אתכם אלי

 והדביקות. 

 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  221 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                 בהן נלמדו הקשר בין סוגיות ופרשות השבוע ש
 חזקי אברהמי

 
ניסיתי לעקוב ולמצוא קשר בין הסוגיות שלמדנו )סוגיות ללמדו תורה, וסוגיות כיבוד הורים 

לא ע"א( ובין רצף ארוך של פרשות השבוע )יתרו, משפטים, תרומה,  –בקידושין ל ע"א 

 תצווה(. במאמר זה אנסה להביא את הקשר שמצאתי.

 פרשת יתרו:

ד את בן בנו תורה מעלה עליו הכתוב כאילו קבלה מהר סיני. שנאמר: "אמר ריב"ל: כל המלמ

 "והודעתם לבניך ולבני בניך" וסמיך ליה "יום אשר עמדת לפני ה' אלוקיך בחורב". 

את המימרא הזו, המובאת באמצעה של סוגיית לימוד התורה לבן ולנכד, למדנו בשבת פרשת 

שת יתרו מתואר סיפור קבלת התורה. יתרו. הקשר הוא כל כך פשוט, וכל כך יפה. בפר

ההשוואה הפשוטה בין מתן התורה, ובין העברת התורה הלאה. התורה אינה רק "פרס" 

שניתן לעם ישראל, מתנה חד פעמית. כל מהותה של נתינת התורה היא העברתה הלאה, אל 

 המשך הדורות. 

 אם כך, למה לבני הבנים? מה מיוחד כ"כ בסבא ונכד, שאין באבא ובן?

 כדי לענות על השאלה הזו, ננסה להבין את עניין עצת יתרו למשה.

עוד לפני האורות הגדולים, קול השופר, ועשן ההר, יתרו טוען כי הדרך של משה לשפוט 

את העם היא לא מוצלחת, הן מבחינת משה, והן מבחינת העם. הוא טוען כי את התורה אי 

שוט. התורה חייבת להשתלשל במדרגות אפשר להעביר ישירות מהמאור הגדול אל האדם הפ

שונות לפני כן, אחרת גם המשפיע וגם המקבל לא יבצעו את תפקידם, ויגיעו לרמה של "נבול 

 תיבול".



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  225 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

לכן, התורה ניתנת לישראל ע"י משה, ולא ע"י הקב"ה בעצמו, משום שבנ"י לא מסוגלים 

ורק  149,וגי השריםס ארבעהלקבל תורה ממקום כל כך גבוה. ממשה התורה משתלשלת דרך 

 לאחר מכן היא מגיעה לישראל.

אבל, לפעמים חשוב לדלג על כמה שלבים. לפעמים, חשוב לזכור מי נתן לנו את התורה. 

הדיברות הראשונות שמעו ישראל מפי הגבורה, ולא ע"י משה. לפעמים אדם  שתיולכן, את 

לות שבהן לשרי צריך לקבל את התורה ישירות מהמשפיע, בדרך של מעבר. לכן, היו שא

האלפים לא היה פתרון, וישראל הוצרכו ללכת למשה, משום שהוא היה גילוי התורה החזק 

 ביותר.

לכן, דווקא לימוד הסבא והנכד הוא הדומה לקבלת התורה מהר סיני. כי לימוד אב ובן, שהוא 

ההמשכה הפשוטה של התורה בדרך השתלשלות, מדור לדור, הוא כמו לימוד התורה ע"י 

השרים. הוא חשוב מאוד, ונצרך, ורק ככה ישראל העבירו את התורה לכל הדורות עה ארב

אז הוא מקבל  – דרגות מעליושתי הבאים. אבל, כאשר הנכד לומד עם הסבא שלו, שהוא 

את התורה מהמשפיע הכי גדול שהוא יכול לקבל ממנו, ולכן מעלה עליו הכתוב כאילו הוא 

 ולא ע"י מתווכים.קיבלה מהר סיני, מהקב"ה בעצמו, 

 

 פרשת משפטים:

 "לפיכך נקראו ראשונים סופרים: שהיו סופרים כל האותיות שבתורה. שהיו אומרים: וא"ו

ש" חציין של תיבות. "והתגלח" של  ד"גחון", חציין של אותיות של ס"ת. "דָרֹש דָרַׁ

 "פסוקים...

אדם דבר אל תגמגם  "תנו רבנן: "ושננתם" שיהו דברי תורה מחודדים בפיך. שאם ישאל לך

 ".ותאמר לו, אלא אמור לו מיד

את הברייתות האלה, העוסקות בעיסוקם של הראשונים בתורה, ובחובה לשנן את התורה, 

 למדנו בפרשת משפטים. גם כאן, הקשר הוא אדוק.

                                                           
 ני האדם בדרגות שונות.שאפשר אולי לטעון שהם מקבילים לפרד"ס התורה, המגלה את השתלשלותה לב 149



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  227 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 תהינו, מהו ה"לפיכך" המובא כאן. לפי מה? הרי לכאורה זו פתיחה של נושא חדש!

הוא"ו הזו היא הוא"ו הכי חשובה בתורה, משום שהיא  – המשפטים"אז כבר נאמר, ש"ואלה 

מחברת בין האורות הגדולים בפרשת יתרו, של מעמד הר סיני, למצוות הפשוטות, המעשיות 

לחלוטין המתוארות בפרשת משפטים. בפרשת יתרו, ובסוגיות, ראינו את חשיבות האור 

 איך ניתן להוריד את זה למעשה?הגדול הבא מהלימוד עם הסבא, הבא ממתן תורה. אך, 

 – עם פרשת יתרו. "ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם 150פרשת משפטים מחוברת בוא"ו

ערכם לפניהם כשולחן ערוך" כך דורשים חכמים את הפסוק. על משה לערוך את המשפטים 

לעמ"י כשולחן ערוך, להסביר שוב ושוב ושוב. לא מספיק להגיד כמה הלכות, ללמד את 

משה מחויב ללמד כל אחד ואחד מבני ישראל. זהו עניינו של השינון,  – הגבוהה ביותרהרמה 

לערוך את התורה לפנינו כשולחן ערוך. לסדר את כל מה שלמדנו, כדי שאם ישאלנו אדם 

 בלילה. זו ההורדה למעשה שנחבאת בסוגיות. 2-נדע לענות לו, אפילו אם מעירים אותנו ב

"לפיכך". אוקיי, אז קיבלנו אור גדול מהר סיני, ולפיכך? מה  המילה וזהו בעצם עניינה של

 הלאה? עכשיו צריך להתעמק בקטנות, לספור את האותיות של התורה.

 :פרשת תרומה

"תנא דבי ר' ישמעאל: בני אם פגע בך מנוול זה משכהו לבית המדרש. אם אבן הוא נימוח, 

וכפטיש יפוצץ סלע" אם אבן  ואם ברזל הוא מתפוצץ שנאמר "הלא כה דברי כאש נאם ה'

 ".הוא נימוח שנאמר "הוי כל צמא לכו למים" ואומר "אבנים שחקו מים"

את הברייתא הזו, וכן את כל הברייתות העוסקות בהתמודדות עם היצר הרע, למדנו בפרשת 

 תרומה.

לאחר שקיבלנו אורות גדולים במעמד הר סיני, והורדנו אותם לידיים )ואל הגחון(, אנו 

ים להוריד אותם אל הלב. מה אדם צריך לעשות כשיש לו תאווה? איך להתמודד עם צריכ

 היצר הרע?

                                                           
אפשר אולי להוסיף על הקשר של שתי האותיות וא"ו. וא"ו דגחון היא הוא"ו של הבטן. אחרי שהיו אורות גדולים,  150

 איך מורידים את זה למעשה, אל הגוף, אל הבטן?



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  226 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

עניינה של פרשת תרומה הוא לעשות מקום לקב"ה. מקום בלב של כל אחד מאיתנו. כך 

מתמודדים עם היצר הרע. את המצוות המעשיות החשובות כל כך אנו צריכים להוריד אל 

וט את הקדושה שהורדנו אל העולם. זהו המשכן, מקום הלב שלנו, אל מקום שיוכל לקל

 לשכינת ה'.

לכן, את היצר הרע יש למשוך אל בית המדרש. עלינו להוביל את התאוות שלנו, את 

ההתמודדויות שלנו, אל המקום שבנינו בעזרת האורות והכלים. עלינו להשתמש בהם כדי 

כך, הקב"ה ישרה את שכינתו להינצל מהתאוות ומהיצר הרע, ולעשות מקום לקב"ה. ע"י 

כל התהליך הזה, של אורות גדולים, כלים, ועשיית מקום כדי לקבל את עלינו, ויתחיל מחדש 

 עוד אורות מהקב"ה.

הוא או נימוח או מתפוצץ. הרע לא  – וכאשר הרע מגיע למקומו של הקב"ה, שהוא בליבנו

א בעצמה הורדת הדברים מסוגל להיות שם, במקום שבנינו לקב"ה. ההתמודדות עם הרע הי

אל המקום שלנו, אל העולם שלנו. זוהי התרומה. הנתינה שלנו, מסירות הנפש שלנו, למען 

 השכנת ה' בעולם.

 פרשת תצווה:

"אמר רב יהודה אמר שמואל: שאלו את ר' אליעזר עד היכן כיבוד אב ואב? אמר להן צאו 

ו. ביקשו ממנו חכמים אבנים וראו מה עשה גוי אחד לאביו באשקלון, ודמא בן נתינא שמ

לאיפוד בשישים ריבוא שכר )ורב כהנא מתני בשמונים ריבוא( והיה מפתח מונח תחת 

מראשותיו של אביו ולא ציערו. לשנה אחרת נתן קב"ה שכרו שנולדה לו פרה אדומה בעדרו. 

נכנסו חכמי ישראל אצלו. אמר להם "יודע אני בכם שאם אני מבקש מכם כל ממון שבעולם 

 ".תם נותנים לי, אלא אין אני מבקש מכם אלא אותו ממון שהפסדתי בשביל כבוד אבאא

את סיפור דמא בן נתינא למדנו בפרשת תצווה. הוא מדבר על מעלת כיבוד הורים, אך על 

 מה הוא נאלץ לוותר? מהו הדבר אותו לא קיבלו החכמים?

א )=סחורה( יכולה להיות פרקמטיא, ואבן באפוד. לכאורה, הפרקמטי – גירסאות 2יש לכך 

אבן באפוד. יכול מאוד להיות ששמואל רק מחדש לנו שאותה הפרקמטיא היא אבן באפוד. 

 ומדוע זה כל כך חשוב?



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  220 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

כדי לענות על השאלה הזו יש לעיין בפרשת תצווה, ברעיון שמאחורי בגדי הכהונה. "לכבוד 

ואים, מוזכרים בפרשת ימי המיל 7-ולתפארת". זו הסיבה שבגדי הכהונה וכן הקטורת, ו

תצווה. כל עניינה הוא כבוד. כבוד ה', כבוד המשכן. אך, מה דוחה את כבוד ה'? אביו של 

 הגוי, שישן.

 ,אמר הקב"ה – וזה מה שלמדנו על כבוד אב ואם: "בזמן שאדם מכבד את אביו ואת אמו

כיבוד הורים.  כל עניין כבוד ה' הולך עם מעלה אני עליהם כאילו דרתי ביניהם, וכיבדוני".

אין לקב"ה מקום בעולם כאשר אדם אינו מכבד את הוריו. את האבנים שנקנו כאשר חולל 

הקב"ה לא רוצה. הוא רוצה שכבודו, וכבוד ההורים ילכו יחד, ועל ידי זה  – כבוד נתינא

 יתגלה כבודו בעולם במלואו.

ר הולכים בקומה עסקנו גם בכבודו של הקב"ה ביחס לאדם שמחלל את שמו בסתר, וכן כאש

 זקופה.

כל עניינו של כהן גדול הוא בסתר, שכן הוא נכנס לפני ולפנים. בנוסף, הכהן הגדול חבש 

 מצנפת. אלה באים להראות את תיקון הגאווה, ואת השראת כבוד ה' בעולם. 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  239 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                        על פי הרבי מילובביץ  -פורים קטן שהוא גדול 
 חזקי אברהמי

 
בשיחה על פורים קטן, מסביר את ההבדלים בין פורים לסוכות בנוגע לחיוב השמחה, הרבי, 

 וכן את מעלת פורים קטן.

ההבדל בין שמחת חג הסוכות לשמחת פורים, היא ההבדל בין השמחה שתוך כדי עשיית 

המצווה לשמחה שבסוף המצווה. הרמב"ם מפרש ששמחה של מצווה היא "השמחה שישמח 

ושזוהי העבודה שעובדים וממשיכים לכל השנה בחג הסוכות. אך,  ,וה"האדם בעשיית המצו

הרמ"א מסיים את חלק אורח חיים, בנושא פורים קטן, במילים "וטוב לב משתה תמיד". זה 

מרמז על השמחה שבסופה של המצווה, הבאה מההתעלות שבעשייתה. לכן, שני התמידים 

יד" ו"טוב לב משתה תמיד", הם "שויתי ה' לנגדי תמ – הם המקיפים את אורח חיים

המתחילים ומסיימים את עבודת האדם שמתחילה ביראה ונגמרת בשמחה. לכן, השמחה 

 בעניין פורים, וכ"ש פורים קטן.

השמחות הן שמחה במהלך המצווה )הנקנית בחג הסוכות(, ושמחה בסיומה  2אם כך, 

בו נאמר המשפט "וטוב לב  )הנקנית בפורים(. אך מהו עניינו של פורים קטן, ומדוע דווקא

 הרי הוא לא קיים בכל שנה! איך יתקיים בו תמיד, שקאי בד"כ על כל השנה? ?משתה תמיד"

אלא, שיש לומר שפורים קטן הוא החג שאין בו כלל חובה, ואפילו לא ננקט בו לשון חובה, 

יוב, אלא "וטוב". השמחה העילאית והשלמה היא לא שמחה שתוך כדי מצווה, שמוטל עליה ח

אלא שמחה חופשית מכל חיוב, חופשית מכל יראה, אלא מלאה באהבה. ואפילו בפורים עצמו 

לא ניתן להשיג את המדרגה הזו משום ש"חייב איש לבסומי". יש חובה לשתות ולשמוח, 

ופורים קטן הוא ההמשכה וההשפעה של שמחה ללא כל גבול, שמחה שכל עבודתה היא 

 לשמה. שמחה בפני עצמה.

אולי לומר את הקשר בין דברי הרבי, לגלות פורים. הרי, פורים הוא חג הגלות,  ואפשר

רוש אנו. זהו החג שהכי קשה להגיע אליו ועדיין עבדי אחשו – שאפילו בשעת ההצלה

בשמחה, לכאורה, כי אנו עדיין בגלות. אך, ידוע שאדר הוא א' דר. שאלופו של עולם דר 

ה ה' איתנו גם בגלות, גם בקשיים, גם במשבר. במציאות. השמחה בפורים היא שמחה שב



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  232 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ובניגוד לשמחה שתוך כדי המצווה )שעניינה בחג הסוכות(, זוהי שמחה שמעל ומעבר לכל 

גדרי המצוות. זו לא שמחה שחייבים לקיים מצוות בשבילה, היא מעל ומעבר לזה. גם 

רגות, לכל כשיהודי נמצא מתחת לכל המצוות, זוהי שמחה שתמשיך את הקב"ה לכל המד

 החושך, ותשבור את כל המחיצות. גם כשיהודי לגמרי שבור, שמחתו תבקע רקיעים.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  232 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 היצר, הנחש והמן
 נעם קליין ורפי סווידלר

 

למדנו בדף כט: שעל מנת לחמוק מהרהור עבירה, צריך אדם לישא אשה ורק אז ללמוד 

ן בגיל די צעיר תורה. מובאת לנו גם אמירתו של רב חסדא שעדיף מחבריו בכך שהתחת

דף ), היה אומר לשטן "גירא בעניך". בהמשך הגמרא, 22!!!( אבל אם היה מתחתן בגיל 25)

על האדם  –, הגמרא נותנת תרופה בדוקה ליצר: התורה. כאשר יצרו של אדם פוגע בו (ל:

יימח. ויש לשאול: אם ככה,  –יתפוצץ, ואם הוא אבן  –למשכו לבית המדרש, אם הוא ברזל 

 היצר! ן ששים להרהור עבירה בלימוד תורה? והרי תלמוד תורה מרפא את האדם מלמה חו

הבה נחזור לכט: ונביט בעניין מכיוון אחר. מסופר על רב אחא בר יעקב שבנו לא למד תורה 

נתקל במזיק הנדמה לתנין בעל  -כמו שצריך, ולכן הלך הוא ללמוד. כשישן בבית המדרש

ז', )נשר לתנין ראש אחד. רש"י בספר שמות  – ראב"י שבעה ראשים, ועל כל כריעה שכרע

מפרש שתנין הוא נחש. רש"י הוא לא היחיד שמתייחס לתנין כך. המהרש"א  (ט', ד"ה לתנין

( על פי הגמרא בב"ק, ט"ז.)מבאר  (חידושי אגדות ד"ה כתנינא דז' רישוותא)בסוגייתינו 

ראוי, ומביא את התוספות שלאחר שבע שנים שדרתו של אדם הופכת לנחש אם לא כרע כ

משמע מכאן שאותו  (.ברכות יב:)שצריך לזקוף כנחש  ןמכיוושמפרש שזה  (שם, ד"ה והוא)

נפל הכח המסוים של אותו הנחש, ושבעת ראשיו  חסיד השתחווה כדת וכדין, ולכן, בכל פעם

 הם שבעת כוחות הטומאה שהביא הנחש הקדמוני לעולם. 

עניין של שבע הוא עניין של ריבוי הונה. הוא מבאר שהמהר"ל מביא היבט נוסף וקצת ש

"...ובשבעה דרכים ינוסו מפניך". לפיו, בריבוי יש לשדים יותר כח והם  :כגון ,והפרדה

שבע  – נדבק בעניין האחדות – מסוגלים להזיק רק לזוגות כי הם הפך האחדות, וכשכורע

 .ו ועשה כנגדו יחוד של ה'השתחוויות שבעמידה. ראב"י יישם את פירוד השבע בכריעותי

עשה את כולם לה' ובכך איחדם כמו שאנו מאחדים את ימות השבוע  – על אף היותם שבע

 בשבת.

כתוב על יעקב: "וישתחו  (ל"ג, ג')רגע, שבע השתחוויות? זה מוכר לנו! הרי בספר בראשית 

רש חסידי ארצה שבע פעמים עד גשתו עד אחיו"! ומו"ר הרב יהונתן שליט"א הזכיר לנו מד



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  233 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

שבע קליפות על האומר שכל השתחוויה של יעקב לעשיו תיקנה קליפה אחת של טומאה. 

אלו שהן כנגד המדות הטהורות )שהן גם שבע הספירות התחתונות...( ראה לעיל במהרש"א. 

 ליעקב שהתרחש מה כלומר, יעקב בר אאח מרב אחר ללא קרה הראשון שהסיפור עוד מה

 151...עשיו ואחיו

 :ה חוזר המוטיב של המספר שבע שוב ושובגם במגיל

 .(א', ה')משתה שבעת ימים "לכל העם הנמצאים בשושן..."  -

 שנים עשר )תכל'ס היו .(א', י"א)שבעת הסריסים המשרתים את פני המלך אחשוורוש  -

 בכל המגילה, אבל מי בכלל סופר?...(

 אסתר נלקחת לבית אחשוורוש בשנה השביעית למלכותו. -

שהייתה מונה בהם  (מגילה יג.)נערות שאסתר קיבלה מהגי שאומרים לנו חכמים שבע ה -

 את ימות השבוע.

 לכל אחד הייתה אחת משבעת החכמות שבעולם, (א', י"ד)שבעת שרי פרס ומדי -

 כמובן שממוכן )=המן( הוא השר השביעי המוזכר...

 ,ם הם הנחש בעצמוובכן, בהקדמתו של המהר"ל לספרו אור חדש הוא כותב שהמן ועמלק ה

בהקשר של הנחש הקדמון  .'המִן העץ'..." "המן מן התורה מנין? (חולין קלט:) :שנאמר

המייצג את החטא והרע בעולם. המן מבטא את הרע בעולם, צאצא של עמלק, שהוא בתורו 

 וידוע האדם של במחשבותיו ספק להטיל הוא הנחש של מטרתו כל שהריצאצא של עשו. 

וה להמן ו... ומסופר שכאשר מרדכי לא כרע ולא השתחספק גימטריא אשהו עמלק על גם

ונודע להמן שהוא יהודי בא וטען כנגדו שצריך הוא להשתחוות לו כפי שיעקב השתחווה 

והרי בנימין לא היה חי עדיין כאשר כל  ,אני הוא צאצאו של בנימין – לעשו. ענה לו מרדכי

ל לשלוח יד במרדכי ויכ היה נה זו. בגלל זה המן לאולכן אינני פגיע מבחי ,אחיו השתחוו לעשו

 ןמכיווה שלו(, ולכן החליט להשמיד את כל עם מרדכי. אבל ולבדו )ולא רק בגלל יצר הגאו

שכעסו של אדם מעביר אותו מדעתו, אף על פי כן ניסה בכל זאת לתלות את מרדכי על עץ. 

                                                           
מוקות' פרשת וראו ב'מקנה' על הסוגייא שמקשר את הכריעות והתנין להשתחוויות של יעקב לעשיו , וכן ב'מגלה ע 151

 וישלח.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  232 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ם החמורים ביותר ושקול כנגד זה ייצרו. הכעס הוא אחד מהחטאי – ומצינו שכעסו של אדם

שהרי הכעס מוביל לשפיכות דמים שנאמר "וימלא  – שלושת העבירות של יהרג ובל יעבר

כאילו עובד עבודה  – ואמרו חז"ל "כל הכועס ,המן חמה... ויאמר המן למלך ישנו עם אחד..."

" )לאחר גילוי עריות מוביל לכעס שנאמר "ויקצף המלך מאד... – זרה". דבר נוסף שמצאנו

 שהוא יצר העריות(.  ,שושתי סרבה לבא להראות לפני כל השרים

כיצד יכול  – שזה הפיתרון לשאלה הנ"ל ,"ותלמוד תורה כנגד כולם": כמובן, אמרו בתלמוד

תלמוד תורה לרפא את האדם מהיצר אם כדי לגבור על היצר ישא אשה קודם שילמד תורה? 

פיתרון זמני, שהרי האדם  ,שזה עראי – צרלשא אשה ולגבור על הי – נמצא שיש הבדל

עדיין חשוף ליצר. אבל לאחר מכן ילך וילמד תורה ויירפא מהיצר לגמרי. ובקשר זה יש גם 

מצא אותו בבית מדרש לומד הוא  את המדרש שכאשר המן הלך להרכיב את מרדכי על הסוס

 הפתרון להפתר מיצר שהוא המן... – תורה

שבתורה כתוב "זכור את יום השבת..." וכתוב גם "זכור  (מ"ג) והנה מובא בפרקי דר' אליעזר

ן שהם הפכים, השבת ועמלק, כפי שהזכרנו לעיל, אמובן מכ .את אשר עשה לך עמלק..."

שבעה לטומאה ושבעה לטהרה. מטרתה של השבת היא לאחד את שאר ימות השבוע, ומטרתו 

 – המדרש על עמלקמיודעים  "מפוזר ומפורד...", כמו שאנו – של עמלק להפריד בינינו

לשון הוא גם בא לכל שבט ושבט בנפרד. ועמלק  הוא בא להילחם עם ישראלהוא כאשר 

משל ליין שהוא גם לשון ישר. ומובא  – נקרא ישרוןשיעקב לעומת קלקול,  – עקלקלות

שהרי החומץ גם הוא התחיל כיין, אלא שהתקלקל. כלומר עמלק  .ישראל וחומץ שהוא עמלק

 יצא גם הוא מיצחק, רק שהתקלקל. – שושהוא ע

ליצר, כמו שמצינו שבנו יוסף ראה את דמות דיוקנו של  גדולה חסינות יש שליעקב מסתבר

ר'  של שלביתו גם מוצאים אביו ובכך נמנע מהיצר כאשר אשת פוטיפר פיתתה אותו. אנו

 ורחל באר' עקי של זרעם דבר, כל של רחל. לאמיתו ואשתו נחש, הוא עם נס יש עקיבא

 "במה הארכת ימים?" כלומר 152ר' יהושע בן קרחה את פעם הנחש: שאלו מפני מוגנים

 כלומר, רשע" אדם של בדמותו נסתכלתי לא מעולם"הייתה:  זקנת? ותשובתו מה בזכות

                                                           
בריה דר' עקיבא הוה? מסופר לנו שר' עקיבא היה קרח )ממש כמו יעקב אבינו  -ומנלן דר' יהושע בן קרחה 152

שהיה חלק ]בראשית כ"ז, י"א[...( ומפני שהיה מבוקש הרבה אצל הרומאים, שמו בבית המדרש היה 'הקרח 
 קרחה... -ההוא'



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  231 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

. (מגילה כח.)מפניו  התגונן ובכך, מהיצר עצמו מרע", הרחיק מצוות "סור את קיים הוא

 זרעם אבינו. כל יעקב של הסיפור של הד הוא ר' עקיבא עם הסיפור שכל רואים אנו אבל

וצאצאיו.  מעשיו חסין זרעם שכל ורחל יעקב כמו בדיוק – לנחש פגיע אינו ורחל עקיבאשל 

 ורואים שם היו לא ומנשה אפריםש לעשו! אלא השתחווה כן יוסף זרעם? הרי כלרגע, 

 –את מז יתרה. (ח, ה'"בראשית מ) לי..." יהיו ושמעון כראובן ומנשה אומר "אפרים שיעקב

 :ישראל בני את תקף עמלק כאשר העיקרי הלוחם יוסף, היה של נון, צאצאו בן יהושע

 קרחה בן . ובמקביל ר' יהושע(שמות י"ז, י"ג)חרב"  לפי עמו ואת עמלק את יהושע "ויחלש

 ...יוסף בן עקיבא היה אביו יוסף, שהרי של צאצאוהוא 

ו הזאת מסמלת את א"הו .חציין של אותיות של ספרי תורה" – חוןבדף ל. למדנו ש"ואו דג

הנחש )שהרי המקום היחיד בתנ"ך מלבד כאן, הוא "על גחונך תלך..."(, ורואים שהיא גם 

ו זו בעצם מפסיקה באמצע של התורה כדי שלנחש לא תהיה שליטה "נראית כנחש: ו. וא

מה בשונאיהם. ועוד באותו עניין, אשר ישלטו היהודים ה – מלאה על התורה, ונהפוך הוא

ביט אל ה – מי שננשךשמה,  .במעשה נחש הנחושת ,הנחש גם מוזכר בהקשר לעבודה זרה

הרי לכאורה זו עבודה זרה, לא? המקרה הזה מופיע  – . ויש לשאולמיד רפאוננחש הנחושת 

ת ידו "והיה כאשר ירים משה את ידו וגבר ישראל וכאשר יוריד א – גם במקום אחר בתורה

לא,  – היא כמובן התשובהמה, המלחמה תלויה בידי משה?  (.שמות, י"ז, י"א)וגבר עמלק" 

 גם – נחש הנחושת לא חוזריםמכאן בה'.  והבטחון האמונה את מסמלת משה של ידיו הרמת

 עבודה זרה.לא בה' ו הביטחון את מסמל בנחש ההסתכלות כאן

את עמלק, ולקיים את מה שנאמר "משנכנס יהי רצון שנזכה כולנו להירפא מהיצר, למחות 

 ".אדר מרבים בשמחה

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  235 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                                   היובל במשוך

 קליין נעם
 

 " חסר אחד לפ"קמשך היבל המה יעלו בהרבשנת "

ופר על התורה, ראיתי בחת"ם ס על ספירת העומר וספירת השנים ליובל, ועניין שופר ביובל:

פרשת בהר בד"ה: "והיו לך ימי שבע שבתות השנים תשע וארבעים שנה", שהוא מסביר 

 -שבספירת העומר יש לשטן, הוא יצר הרע, שליטה, ולכן בסוף הספירה, ביום הבכורים 

מכניסים את השאור שבעיסה, שהוא משל ליצה"ר, לבית המקדש בשתי  -הוא שבועות 

ת השנים ליובל, בכל שנה מהשנים הנספרות יש יום כיפורים הלחם. לעומת זאת, בספיר

אחד, בו אין ליצה"ר שליטה באדם, ויוצא שביובל נספרו ארבעים ותשעה ימים שאין ליצה"ר 

שליטה בהם, והחמישים הוא קדש קדשים. ועוד הוא אומר שם, שההבדל בין כפורים 

וכ"ו בגימטריה זה שם   -ומו' ורים מורכבת מכ' פלבכורים הוא הב' והפ', כאשר הפ' של כ

ויוצא …(, ראשיתבהוי"ה ב"ה, ובתוך פ' של כתב סת"ם יש ב', וידוע שהעוה"ז נברא בב' )

שהפ' היא כשם הוי"ה המקיף את העולם )בחינת "סובב כל עלמין"(. מכאן מובן שיום 

. )ועוד וריםפכורים הוא אמנם קדוש, אבל הוא עדיין בתוך גבולות העולם, בניגוד ליום הכבה

 הוא מבאר שם על זכר לדבר מפרך ועיי"ש(.

: וכי השופר גורם 154על תקיעת השופר. הוא מקשה 153ועוד ראיתי את דברי השם משמואל

לדין?! והלא ההפך הוא הנכון, ישראל תוקעים בשופר בשביל שיהיו עליהם רחמים בדין! 

חתונים, לפי שיצר והוא מבאר ע"פ מדרש ויקרא רבה )פרשה כ"ד סימן ח'(, שם כתוב שלת

הרע שולט בהם, יש שתי קדושות, בניגוד לעליונים, שלהם קדושה אחת, והוא מביא בשם 

אביו, בעל האבני נזר, ששתי הקדושות הן: אחת בחיצוניות, להיבדל מהחומר, שהוא למטה 

ממדרגתו, והשנייה קדושה פנימית, שלא להכנס לפנים ממחיצתו ולראות דברים בקדושה 

                                                           
)הפסוק הוא )ישעיה ס"ב, ג'( תפארת ביד ה'"  עטרתיום ראשון של ראש השנה, שנת "והיית 153 

 …(תוספת שלי

ומלאכים יחפזון וחיל ורעדה יאחזון ויאמרו הנה יום … על המילים "ובשופר גדול יתקע154 

 הדין לפקוד על צבא מרום בדין" בפיוט הסילוק ונתנה תוקף.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  237 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ראוי לו, וקדושת המלאכים היא רק לא להכנס לפנים ממחיצתם. בנוסף אומר מעבר למה ש

השם משמואל שמהות השופר היא גילוי הפנימיות, שהרי הוא "הבל היוצא מן הלב", כלומר 

שאתה נושף לתוכו מתוכך ממש, ובלי השופר לא יוצא מזה שום צליל, ולכן הוא מגלה גם 

כך, וכיוון שבישראל הנקודה הפנימית היא תמיד ברוחניות את הנקודה הפנימית. כיוון ש

טובה, כי העבירות במעשה, דיבור ואפילו מחשבה הם רק לבושים חיצוניים, ולא מצוי 

בישראל חטא של כניסה לפנים ממחיצתם, הרי שזה טוב להם. לעומת זאת, המלאכים, 

ת בהם יש שקדושתם היא רק כניסה לפנים ממחיצתם, השופר מגלה בהם דווקא את המקומו

בהם קצת פסול, ולכן הם חוששים. ועוד דבר זה מדוייק מלשון הפיוט, שנאמר "לפקוד על 

 בדין". צבא מרום

ואולי ניתן לבאר על פי הנ"ל את עניין תקיעת השופר ביוה"כ שביובל, אבל אני סבור שצריך 

קודם להבהיר מהו התהליך שנעשה בספירת ארבעים ותשעה ימים שהם שבעה שבועות. 

 19שספירת העומר היא כנגד  155ליקוטי תורה במדבר עמ' י' ד"ה "וספרתם לכם"ומבואר ב

שערי בינה, שהארבעים ותשעה הראשונים הם בנויים כשבע מידות שכל אחת מהן כלולה 

גם  156שערי אורהומובא ב…(, משבע מידות בתוכה ועיין עוד שם )לא למדתי ממש את זה

לגבי היובל, ועל שניהם, על היובל ועל שבועות, נאמר כן דבר דומה )גם לא ראיתי במקור( 

שמתגלה בהם השער הנ' שבבינה, וכך גם נראה מהרמב"ן בהקדמתו לפירוש על התורה 

שהוא אומר שמ"ט שערי בינה נבראו בעולם ואחד לא נברא, וכולם גנוזים בתורה, ושיש 

מדי במקורות הללו, לזה עניין עם ספירת העומר וספירת היובלות. מתוך העיון המועט ל

הגעתי לרעיון הבא: יש את החלוקה הידועה של ספירת מהעומר לשבע ספירות שכל אחת 

מהן כלולה משבע ספירות, וכיוון שהבינה נקראת "אמא" הן כולן כלולות בה, בנוסף למידה 

 עניין חירות עולם, ע"פ החת"ם סופר. -נעלה המיוחדת לבינה 

מואל, שהוא אומר שביוה"כ מתגלה הנקודה הפנימית, וראיתי בכל מיני מקומות בשם מש

ובמקומות נוספים שהוא מדבר עליה הוא אומר שהיא בחינת "בתולה ואיש לא ידעה", כלומר 

היא נקיה מחטאים, כמו שהובהר בשם משמואל שהובא בהתחלה, שהחטאים הם רק לבושים 

                                                           
 לא למדתי את הכל. 155

 לא ראיתי במקום. 156



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  236 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

לית הנקודה הפנימית, לאדם. )כל זה אולי מסביר למה אין לשטן שליטה ביוה"כ: אז מתג

עליה אין לו השפעה.( מצד שני, היה נראה שכניסה לפנים מחיצתה ועבודה פנימית משנה 

אותה. לכן נראה לי לחלק כך בין ספירת העומר לספירת היובלות: בספירת היובלות, לדעתי, 

ישנה עבודה בפנימיות הלב על המידות, בזמן שאין ליצה"ר אחיזה באדם, ולכן תוקעים 

ופר ביום הכיפורים החמישים, כדי לגלות סופית את עבודת התיקון שנעשתה בנקודה בש

הפנימית, ולבסוף מקבלים כחסד מהשמיים את שער החמישים. לעומת זאת, בספירת העומר 

עובדים עם היצר, בעניין המעשי יותר של המידות, ובכל זאת תקע ה' בשופר ביום החמישים 

ני ישראל ביום הזה, כי "אחרי הפעולות נמשכים הלבבות" ופתח את שער הנו"ן שבבינה בפ

, ואע"פ שלכאורה המלבושים לא משפיעים על הנפש, בסופו של דבר הם כן )ספר החינוך, מצווה ט"ז(

 משנים. 

ויש לבאר עוד, שההבדל מתבטא גם בכך שכאשר אתה עובד ביום כיפור, אתה נותן ליצה"ר 

, מחוץ לעבודת ה', וככה הוא לא נכנס והאדם מגיע שעיר לעזאזל ומשאיר אותו מחוץ לעיר

לקדושת המלאכים. הסיבה שאין חשש מפני כניסה לפנים ממחיצתו היא שעל אף הכל, האדם 

שונה מן המלאך בדבר נוסף: כתוב בנבואת זכריה הנקראת כהפטרת שבת חנוכה "... ונתתי 

ה מקומות שה"מהלכים" אלה לך מהלכים בין העומדים האלה" )זכריה ג', ז'(, ומבואר בהרב

בני אדם וה"עומדים" אלו המלאכים. ונראה לי לומר )וזה חידוש שלי(, שעניין האנשים 

איננה עומדת  -המקום ממנו והלאה אסור להם להיכנס אל הקודש  -כמהלכים הוא שמחיצתם 

פי  במקום אלא נעה כל הזמן )ואף על פי כן ניתן לעשות קפיצות גבוהות מדי(, וכך, אף על

שניתן לחשוב שהנקודה הפנימית מכילה את מלא הפוטנציאל שיש באדם, עדיין יש למה 

 להתקדם בה. עד כאן לגבי עניין עבודת היובל. 

לעומת זאת, בספירת העומר ובשבועות היצר עודנו בתוכנו, ויש לו אחיזה באדם, עד 

הקדושה המיוחדת  השאור שבעיסת שתי הלחם, וזהו מעניין -שמכניסים אותו למקום קדוש 

 לאדם, שהיא תלויה בעבודה מעשית, ממנה לא ניתן להוציא את היצר לגמרי. 

כורים שבתוך העולם, בחינת בניתן לראות את הרעיון הזה גם בחלוקה של החת"ס ליום ה

 ורים, בחינת סובב כל עלמין.פממלא כל עלמין, ויום הכ



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  230 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ס על העבודה של ספירת בנוסף, ברצוני לחדש שהמהלך של ספירת היובלות מתבס

המהלך האחרון נעשה כל שנה, בעוד שזה הראשון נערך רק  -השבועות. ההיגיון בזה פשוט 

ביובל. ונראה לי לומר שעניין ה"מהלכים" אצל האדם תלוי בקיומו של יצר הרע, כי כל 

ההתקדמות של האדם אפשרית רק בגלל שהוא לא מושלם, ויש לו חסר. ולכן רק כאשר יש 

 רע, ויש לאן להתקדם, ניתן לעלות למעבר לשלמות פשוטה.יצר ה

ועוד יש לומר שזה גם קשור לכמה האדם צריך לקבל ולעבוד על עצמו לפני שהוא משפיע 

 החוצה, כאשר בצורה משונה, הבניין הפנימי מבוסס על ההשפעה כלפי חוץ.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  229 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                      הנשיאים וקרבנות הדרשן משה' ר

 קליין נעם
 

רש"י על פרשת נשא, בקרבנות הנשיאים, על פירוט קרבנות הנשיאים:  -ר' משה הדרשן 

הקרבן של נתנאל בן צוער נשיא יששכר מביא את דרשת ר' משה הדרשן על הקרבנות, וכך 

מנין אותיותיו בגימ' תתק"ל כנגד שנותיו  - קערת כסףכ"ג(: "יט. -הוא כותב )במדבר ז', י"ט

על שם שכשהעמיד תולדות לקיום העולם בן מאה  - שלשים ומאה משקלהם הראשון. של אד

מזרק אחד ול' שנה היה שנא' )בראשית ה( ויחי אדם שלשים ומאת שנה ויולד בדמותו וגו'. 

בגימ' תק"כ על שם נח שהעמיד תולדות בן ת"ק שנה ועל שם עשרים שנה שנגזרה  - כסף

פירשתי אצל )שם ה( והיו ימיו מאה ועשרים שנה לפיכך גזירת המבול קודם תולדותיו כמו ש

נאמר מזרק א' כסף ולא נאמר מזרק כסף אחד כמו שנא' בקערה לומר שאף אותיות של אחד 

כנגד התורה  - כף אחתכנגד שבעים אומות שיצאו מבניו. כ.  - שבעים שקלמצטרפות למנין. 

גימ' של קטרת  - מלאה קטרתכנגד עשרת הדברות.  - עשרה זהבשנתנה מידו של הקב"ה. 

כנגד  - פר אחדתרי"ג מצות ובלבד שתחליף קו"ף בדל"ת על ידי א"ת ב"ש ג"ר ד"ק. כ"א. 

כנגד יצחק )שם כב( ויקח את  - איל אחדאברהם שנאמר בו )בראשית יח( ויקח בן בקר. 

ר לכפ - שעיר עזיםכנגד יעקב )שם ל( והכשבים הפריד יעקב. כב.  - כבש אחדהאיל וגו'. 

 - ולזבח השלמים בקר שניםעל מכירת יוסף שנאמר בו )שם לז( וישחטו שעיר עזים. כג. 

ג'  - אלים עתודים כבשיםכנגד משה ואהרן שנתנו שלום בין ישראל לאביהם שבשמים. 

מינים כנגד כהנים ולוים וישראלים וכנגד תורה נביאים וכתובים שלש חמשיות כנגד חמשה 

ין על לוח אחד וחמש הכתובין על השני ע"כ מיסודו של ר' חומשין וחמש הדברות הכתוב

לשבועות, בפירוט בקרובה הנפתחת ב"ובכן ה'  157משה הדרשן." ונראה לי לקשר לקרוב"ץ

, אשר מבארת דבר ראשון שהתורה קדמה לעולם על יסוד קטע במשלי, 158קנני ראשית דרכו"

ץ"(, ולאחר מכן מספרת שה' בחוקו מוסדי אר… לקראת סוף פרק ח' )"ה' קנני ראשית דרכו

                                                           
דיקים. לדעות מסויימות, זה רק שיבוש של המילה קרובות, השם המקורי לפיוטים צ אהליב ישועהו ינהר ולקראשי תיבות  157

 הללו.

כוונתי לקרובה מסויימת הנפתחת גם במילים ה' קנני ראשית דרכו, שהיא ליום הראשון אבל יש גם דיבורים על הנושא  158

 בקרובה ליום השני, שייתכן ויש הנוהגים בארץ ישראל לומר אותה.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

העביר לפני התורה את כל הדורות, מאדם עד נח, ממנו עד אברהם, יצחק ויעקב, ועד משה 

רבינו, דרכו היא בסופו של דבר ניתנה. ויש לבאר שעל פי סדר זה נאמרו דברי ר' משה 

שה הדרשן: דבר ראשון נשיא לבני יששכר, ומיששכר יודעי בינה לעיתים, ועוד שביאר ר' מ

הדרשן שהוא יעץ לנשיאים להביא את הקרבנות, וזה עניין התורה קדמה. לאחר מכן "קערת 

, כגימטרייה של "קערת כסף", ושילד את שת 039זה אדם הראשון, שימי חייו  -כסף אחת" 

"מזרק אחד כסף" בגימטרייה  -"שלושים ומאה משקלה". לאחריו נח  -למאה שלושים שנה 

כשהוליד תולדות ועוד הזמן לפני שהוליד שנגזר המבול על דורו, , שזהו גילו של נח 129

כנגד שבעים אומות שהיו מצאצאיו. שניהם נפסלו מהתורה,  -"שבעים שקל בשקל הקודש" 

דור אנוש, "אז הוחל  -ונראה לי לבאר שזה מפני שהיו מצאצאיהם שהורעו מעשיהם, לאדם 

כנען, שע"פ המדרש עשה מעשים מגונים נכדו  -לקרוא בשם ה'" ולעבוד עבודה זרה, ולנח 

בסבו, ומבואר גם שעשה דבר רע, שקללו סבו "ארור כנען עבד עבדים יהיה לאחיו". וחשבתי 

"שניהם מלאים סולת בלולה בשמן", שיש בו רע וטוב, אלא שזה לא  -לומר שרמז לדבר 

ל משהו נראה, ואולי יש לבאר אחרת. ויש להוסיף, שסביר שזה בגלל משהו שרשי, בגל

שאומר בהמשך, אולי חטא עץ הדעת לאדם ושכרותו של נח. ה' הציע לתורה שתינתן להם 

אלו עשרת הדיברות, "מלאה  -התורה שניתנה בכפו של ה', "עשרה זהב"  -"כף אחת"  -

תרי"ג מצוות, כאשר הק' מוחלפת בד' בא"ת ב"ש, אבל היא סירבה. וכן העבירה  -קטרת" 

"פר אחד בן בקר", שנאמר  -סירבה. לאחר מכן, באו אברהם על שבעים אומות והתורה 

"איל אחד", שנאמר "ויקח את האיל ויעלהו לעולה תחת   -"ואל הבקר רץ אברהם", יצחק 

"כבש אחד בן שנתו", שנאמר "והכבשים הפריד יעקב". את השניים  -בנו", ויעקב 

אל לאברהם ועשיו ישמע -הראשונים התורה לא לחלוטין קבלה כי הייתה בהם פסולת 

ליצחק, כשזה האחרון מופיע במפורש בפיוט המדובר: "רחק איש שדה, וקורב איש תם." 

 159ההצעה על יצחק באותו פיוט, אגב, מגיעה בזמן העקידה, מה שאולי מקשר בין הדרשות.

לאחר יעקב באו השבטים, שהוזכרו בדרשת ר' משה הדרשן, בהקשר של כפרה. הם הוזכרו 

"חותמות שנים עשר, נחתמו מזה חותם.", אבל גם להם לא ניתנה  -בפיוט  כהמשך של יעקב

התורה כולה, אולי בגלל מכירת יוסף, עליה נאמר ש"שעיר עיזים אחד לחטאת" בא לכפר, 

אלו משה ואהרן,  -כנגד "וישחטו שעיר עיזים". לבסוף, הגיעו "ולזבח השלמים בקר שניים" 

                                                           
קרובה ליום השני של שבועות, אברהם חטא בכך ששאל "במה אדע כי אירשנה", ויצחק בכך שחיבב את עשיו. על פי לפי ה 159

 אותה קרובה, אגב, הבעיה ביעקב הייתה טרדותיו.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

יים, ודרכם ניתנה התורה לאילים, עתודים וכבשים שהביאו שלום בין ישראל לאביהם שבשמ

הלא הם תורה, נביאים  -כלומר כהנים, לויים וישראלים, באילים עתודים וכבשים  -

ובשלוש חמישיות: חמישה חומשי תורה, חמישה דברות על לוח  -וכתובים, לשיטה השנייה 

 אחד וחמישה דברות על הלוח השני.

ן "כף אחת עשרה זהב מלאה קטרת" לבין "אילים חמישה וברצוני לבאר עוד, על ההבדל בי

עתודים חמישה כבשים בני שנה חמישה", ששניהם מדברים על התורה ע"פ ר' משה הדרשן, 

אלא שאחד בא אחרי נח ובניו, ואחד בא אחרי משה ואהרן. ויש לבאר, שעיקר ההבדל הוא 

את התורה שניתנה מידו חלוקת הדיברות והחומשים אחרי משה ואהרן, כאשר אחרי נח יש 

של ה', ובעשרה דברות שבאים כגוש אחד. ונראה לי, שקודם מתן תורה לא הייתה חברה 

בין אדם לחבירו פחות קיימת,  -שלמה שמטרתה עבודת ה', ולכן החלוקה של בין אדם למקום 

כי כיוון שאין קבוצה גדולה המקבלת את המצוות, היה מקום שיטענו שכלפי אנשים שאינם 

מרים את המצוות אין לקיים אותן, ונמצאו מצוות שבין אדם לחבירו בטלות, ולכן המצוות שו

הגיעו ככולן באותה צורה, כגזירה של מלך בלא הבדל בין אנשים. לעומת זאת, לאחר מתן 

תורה, יש חברה המקיימת את התורה, ולא יבטלו המצוות בגלל זה. וצ"ע על חמישה חומשי 

 תורה.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  223 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                 תורה מתן \ רוצה שיאמר דע אותו כופין

 אברהמי חזקי
 

"אלא כך אומרים לפניו )אומות העולם(: רבש"ע כלום כפית עלינו הר כגיגית ולא 

קבלנוה כמו שעשית לישראל דכתיב "ויתיצבו בתחתית ההר" ואמר רב דימי בר 

אם אתם מקבלין את חמא מלמד שכפה הקב"ה הר כגיגית על ישראל ואמר להם 

 התורה מוטב ואם לאו שם תהא קבורתכם" )ע"ז ב:(

בתחילת מסכת עבודה זרה מתואר סיפור ארוך, של טענות הגויים לקב"ה על כך שרק ישראל 

קיימו את התורה, ואילו הגויים לא. בטענה הזו, שהיא אחת מני רבות בסיפור הזה, הגויים 

וע לא הכרחת אותנו לקבל את התורה כמו הקב"ה, מד -מתלוננים על משהו קצת תמוה

 שהכרחת את ישראל?

 כדי לעמוד על טיבה של השאלה הזו, יש לעיין קודם בעצם הכפייה של הקב"ה על עמ"י.

מדוע כפה הקב"ה על ישראל את ההר כגיגית? וכי לא עדיף לקבל את התורה מרצון )ואכן, 

 בהתחלה הם הקדימו נעשה לנשמע(?!

ה הם באמת רצו וקיבלו את התורה, אך שמא כשיראו את האש מתרץ שבהתחל 160התוס'

 ה' כפה עליהם אותה. -הגדולה יפחדו ויחזרו בהם

התקשה בפירוש זה של התוס', והוא מתרץ תירוץ אחר. הוא מסביר כי מאחר  161המהר"ל

וכל העולם תלוי בתורה, לא ראוי שהיא תהיה תלויה רק ברצון ישראל, ולכן הקב"ה הכריח 

כדי שהיא תקבל משמעות גדולה בהרבה, ולא יחזור העולם לתוהו ובוהו  -בל אותהאותנו לק

 שהם יקיימו אותה תמיד, אלא לפי רצונם(. הכרח)משום שברצונם של ישראל בלבד אין 

גם התירוץ הזה מוזר. האם לא די ברצונם של ישראל כדי לייסד את התורה במציאות 

מדובר בנדר שקיבלו על עצמם!  -ה של עמ"יבחוזקה?! הרי זו לא הייתה סתם קבלה טוב

משום שהיא  -לכאורה, היינו חושבים שיש מעלה שהתורה תינתן דווקא ברצונם של ישראל

                                                           
 בשבת, פח. 160
 תפארת ישראל, פרק ל"ב 161



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  222 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ללא כל אינה מיועדת למלאכים אלא לבשר ודם, ובחפיצת ישראל בתורה ובקבלה שלה 

שווה  הם מקיימים את תפקידם הגדול, ומובילים את העולם לתיקון ולשלמות. מה כפייה

עבודתם של ישראל ותיקון העולם אם אין זה לפי רצונם של ישראל, אם לא הוא קובע את 

 ייסודה בעולם?!

ואפשר אולי לומר שהביאור הוא במילים "הדור קיבלוה באהבה" שבהמשך הברייתא. מובן 

שיש עניין ברצונם של ישראל לקבל את התורה, והוא גדול ונשגב לפני ה', וכהוכחה לזה 

  -כתרים לראשם של ישראל אחרי שאמרו נעשה ונשמע קשרו

 אלא שהשאלה היא מתוך מה רוצים את התורה:

לכאורה, עמ"י נמצא כרגע בנקודת השיא שלו. אחרי עבודת המידות שנעשתה בכל ספירת 

העומר, אחרי שהגיע לשער הנ', הוא רוצה להתקרב אל הקב"ה. הוא משתוקק לקבלת התורה 

 -רבה לקבל את דבר ה' ולקיים אותו, "נעשה ונשמע אמרו כאחד"מאהבה, מתוך רצון וק

 ודווקא אז ה' אומר להם: לא! 

. מצד אחד, ההר, מסמל את היגיעה העצומה בעבודת ה' של האדם, הר כגיגיתה' כופה עליהם 

את המאמץ המתמיד שלו לעלות ולטפס ולעמול עוד ועוד בעבודת ה', את היצר הרע שהוא 

. הגיגית מסמלת, לעומת זאת, את הנפילות של האדם, את 162להכניע אותו גובר עליו ומצליח

כנגד המציאות  -העומקים שאליהם הוא יכול לרדת. הקב"ה כופה עליהם את המציאות של הר

ההתקדמות במאמץ, ביגיעה, )הרצוא( לעומת הירידות  -של גיגית. המציאות של ההר

שקבלת התורה מרצונם צריכה לבוא  והנפילות של האדם )השוב(. הקב"ה מסביר לעמ"י,

רצונם . רק מתוך שלא לשמה יגיעו בנ"י לשמהרק אחרי ההשתפשפות שלהם בעולם הזה. 

של ישראל, כדי שיהיה ראוי מספיק כדי לתת לתורה תפיסה במציאות, צריך לבוא מתוך 

גלות, מתוך אחיזה איתנה באמונה. דווקא מתוך גלות אחשורוש יוכלו ישראל לקבל את 

כרגע היא תינתן מתוך יראה, ותשלח את ישראל  תורה מאהבה ומרצון, אך לא כרגע.ה

ראש כל חטאי ישראל. הרצון  -למסע נדודים ארוך בתוך הגלות, שתחילתו יהיה בחטא העגל

הראוי להורדת התורה הוא רצון שיבוא מתוך עבודה, מתוך גלות, מתוך עמל, מתוך שלא 

                                                           
ים ובפני הרשעים. כדדריש רבי יהודא בר אילעי, לעתיד לבוא מביא הקב"ה ליצר הרע, ושוחטו בפני הצדיק" 162

צדיקים נראה להם כהר גבוה, רשעים נדמה להם כחוט השערה. הללו בוכין, והללו בוכין. צדיקים בוכים: האיך 
 .." )סוכה נב.(יכולנו לכבוש את ההר הזה.



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  221 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

נו יכול להיות כלי לקבלת אורה הגדול של התורה, ולכן רצון שמגיע ללא עבודה, אי לשמה.

 יש צורך בכפיית ההר כגיגית.

 על עניין קבלת התורה מתוך יראת ה', מדבר הרב חרל"פ: 

"קבלת התורה מתתרגמת בשני אופנים, קבלה על להבא, לקבל בלב שלם להמשיך 

מזה היא  עולה של תורה, בין מצדדי הלמודים ובין מצדדי הקיומים, אולם יותר

 הקבלה להיות עושים עצמם לכלי מחזקת ומקבלת לתורה לכל גווניה וצדדיה.

המכשירה את האדם להיות כלי מחזיק ברכת קודש הוא היראה. כדברי המדרש: 

"אמר הקב"ה לישראל חייכם כל התורה וכל החכה דבר אחד קל הוא, כל מי 

ל כן, הזמן של העמל שמתיירא אותי ועושה ד"ת כל התורה וכל החכמה בלבו". וע

על השגת היראה הוא בימים שלפני חג מתן תרתנו, שעי"ז זוכים לקבל אל תוכו כל 

 ".163החכמה וכל התורה

 רק מי שיתיירא ויקבל את התורה מתוך יראה יהיה כלי לקבלתה. התנאי הוא יראת ה'

. הים דור המדבר, שראו בעיניהם את ניסי מצרים, רגילים לכך שהכול בא להם כבר בקלות

נשמותיהן כבר פרחו,  -נקרע, המן יורד, שפחה מגיעה למדריגות נבואה עליונות ונשגבות

ללא כל יגיעה ועמל, אלא פשוט מתוך קרבה. בא הקב"ה והחזיר את נשמותיהן, עם יסוד 

כך היא דרכה של תורה, פת במלח תאכל ומים במשורה תורה נקנית ביגיעה. " -חשוב

דווקא לדור שיצא ממצרים, שלא נקף אצבע  -"צער תחיהתשתה ועל הארץ תישן וחיי 

", דווקא לו הקב"ה מנחיל את החיוב ואתם תחרישוןבגאולתו, שנאמר לו "ה' ילחם לכם 

 . 164לעמול, ומתוך כך להגיע לרצון אמיתי, לשם שמיים

                                                           
 מי מרום טו מאמר נד 163
רוּ רַבוֹתֵינוּ 164 אָמְּ מוֹ שֶׁ דוֹלָה, כְּ מִי  "צָרִיךְ לַעֲמֹל בַתּוֹרָה בִיגִיעָה גְּ לָא בְּ ת אֶׁ קַיֶׁמֶׁ ל. אֵין הַתּוֹרָה מִתְּ זַ"ל, אָדָם כִי יָמוּת בָאֹהֶׁ

. ועִקַר יוּ עֲמֵלִים בַתּוֹרָהְּ תִּהְּ נָת שֶׁ חֻקֹתַי תֵּלֵכוּ. עַל מְּ כָתוּב, אִם בְּ מוֹ שֶׁ יהָ. וּכְּ מוֹ עָלֶׁ מֵמִית עַצְּ רִיכִין לַעֲמֹל  שֶׁ צְּ גִיעָה שֶׁ הַיְּ עָמָל וְּ הֶׁ
יַ  הִתְּ מָהּ לַעֲשׂוֹת נַחַת רוּחַ וּלְּ ה הַלִמוּד לִשְּ יֶׁ יִהְּ ק הַתּוֹרָה שֶׁ בָרֵר עֵסֶׁ בִיל לְּ בֵה בַתּוֹרָה הוּא רַק בִשְּ ה גֵעַ הַרְּ יֶׁ לאֹ יִהְּ בָרַךְ וְּ רוֹ יִתְּ יוֹצְּ לְּ

שָלוֹם,  טֵר חַס וְּ קַנְּ יַהֵר וּלְּ הִתְּ מוֹ לְּ ת עַצְּ לֶׁ בִיל תּוֹעֶׁ שָלוֹם, בִשְּ פֹר בָהּ לִמוּדוֹ, חַס וְּ דֹם לַחְּ לאֹ קַרְּ ם וְּ גַדֵל בָהֶׁ הִתְּ לאֹ יַעֲשֵׂם עֲטָרָה לְּ וְּ
עַל קָרֵי רַבִי, וְּ יִתְּ בִיל שֶׁ גַסּוּת בִשְּ בִיל כָבוֹד וְּ ק ד( לַעֲסֹק בַתּוֹרָה בִשְּ רֶׁ כוּ' )אָבוֹת פֶׁ נוּ לָשוּב -וְּ הַיְּ דוֹלָה, דְּ גִיעָה גְּ רִיכִין יְּ כֵן צְּ

שוּבָה שְּ  פִיל כָל אֵלוּ הַמַחֲשָבוֹת רָעוֹת וּלְּ בִתְּ הַשְּ נִיעַ וּלְּ הַכְּ כָל עֹז לְּ אַמֵץ בְּ הִתְּ בָרַךְ לֵמָה עַל כָל מַעֲשָׂיו הָרָעִים וּלְּ בַקֵש מֵה' יִתְּ
בָ  בִיל ה' יִתְּ הַתּוֹרָה בִשְּ יַעֲסֹק בְּ נוּ שֶׁ הַיְּ כִינָה, דְּ הַשְּ יֶׁה לִמוּדוֹ לְּ יִהְּ ה שֶׁ כֶׁ יִזְּ פָנָיו שֶׁ לַעֲשׂוֹת נַחַת רוּחַ לְּ צִוָּנוּ לַעֲסֹק בַתּוֹרָה וְּ בַד שֶׁ רַךְ לְּ

מוֹתו" )ליקוטי הלכות, הלכות תלמוד תו בָרַךְ אֲזַי ה' עִמוֹ וַאֲזַי הֲלָכָה כְּ בִיל ה' יִתְּ מָהּ בִשְּ עוֹסֵק לִשְּ שֶׁ  רה ג' אות ב'(כִי כְּ



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  225 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

ולכן, כשבאו הגויים לקב"ה בטענה שהוא לא כפה עליהם הר כגיגית כמו שעשה לישראל, 

אותם מתוך שלא לשמה כדי שיגיעו לשמה, לא השיב להם הקב"ה "משום שלא שלח 

 שישראל אמרו נעשה ונשמע" אלא:

"מיד אומר להם הקב"ה הראשונות ישמיעונו שנא' "וראשונות ישמיענו". שבע  

 מצות שקיבלתם היכן קיימתם?"

הם מצוות  מצוות בני נח. "כי עיקר מצוות בני נח 7התנאי לנתינת התורה ביראה, הוא קיום 

מצוות, בשביל קיום העולם, כדי שלא יחריבו  7שבין אדם לחבירו. ועל כן, נתנה להם התורה 

 את העולם". )ליקוטי הלכות, הלכות אבר מן החי א' אות א'(

לכן, מאחר והגויים לא דאגו לקיום העולם הזה, הגשמי שלהם, ע"י חיבור ואיחוד ביניהם 

ו להגיע לידי נתינת קיום התורה מתוך יראה ולאחר מכן הם לא זכ -מצוות בני נח 7בשמירת 

 מתוך אהבה.

כאיש אחד בלב אחד" ידעו לעשות  -אך ישראל, שנאמר עליהם "ויחן שם ישראל נגד ההר

וע"י זה זכו לקבלת התורה גם מתוך אהבה, וגם  -גם את עבודת ה"שוב", החנייה, בלב אחד

 מתוך יראה.

הוא בדיוק החידוש שהגיע  -ורה חדשה לעולם, בשבועותוהאור שיורד כל שנה, תוספת של ת

לאחרי הגלות. כעת, כשאנו מקיימים את התורה הן מתוך יראה והן מתוך אהבה, אנחנו 

רצון שזוכך ע"י עבודה קשה, ע"י עמל  -יכולים לומר נעשה ונשמע ולהוריד עם הרצון שלנו

 תורה חדשה שתקיים את העולם. -תורה

 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  227 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 :שישישער 
 "מךאספרה ש"

 בעקבות הלימוד, ובענייני עבודת ה' יפוריםס

 

 סיפור \ הזה בזמן – ההם בימים
 קליין נעם

 

סיפורנו מתחיל ביישוב קטן בשם מעלה רענן, אי שם בארץ ישראל. זהו יישוב קטן למדי, 

ורחוק למדי מרוב מקומות היישוב האחרים. רק כביש אחד עבר דרך מעלה רענן, והוא לא 

במיוחד. קליטה סלולרית לא ממש הייתה שם, וכך גם חיבור לאינטרנט. היה כביש ראשי 

מאוד קשה למצוא מקום פחות מועד למהומות ובעיות מהמקום הזה. למעשה, הוא היה כל 

 כך מנותק, שבמשך שנים כמעט אף אחד מחוץ ליישוב לא הגיע אליו.

הפתעה גדולה בשביל  זו הייתה הסיבה שכאשר שיירה של מכוניות הגיעה ליישוב, זו הייתה

רוב התושבים, ומהר מאוד כולם נקהלו בכיכר במרכז היישוב, שם חנו הרכבים. כל האנשים 

התלחשו ביניהם, מעלים השערות מה יכולה להיות מטרת הגעתם של כל הרכבים האלה 

 למעלה רענן.

 כמעט מיד שהרכבים חנו, התחילו אנשים לצאת מתוכם ולפרוק ציוד. הרבה מהציוד היה

. לאחר שמספיק מהציוד הוצא, חלק מהאנשים מהרכבים התחילו םכבלים, אנטנות ודומיה

 להרכיב בכיכר משהו.

"סלח לי," פנה אחד מתושבי מעלה רענן לאחד מהמרכיבים. "מה אתם מרכיבים פה? מאיפה 

 באתם?"

 "אין לי זמן כרגע." השיב לו האיש בקצרה. "תכף תראה."

ן קטנות כדי יסך פלזמה ענק, בתוספת מספר צלחות לווימהר מאוד הוקם בכיכר העיר מ

שהוא יוכל לקלוט משהו. שאר הציוד נפרק, והתגלה ככל מיני פריטי ציוד לאותו דבר בדיוק. 

כשהפועלים סיימו להרכיב, יצא מתוך אחד הרכבים אדם אחד אחרון. הפועלים הרכיבו לו 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  226 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

בים, והוא עלה עליה, לקח בזריזות בימה קטנה שהובאה גם היא עם שאר הציוד ברכ

 מיקרופון שחובר זה מכבר למגבר, והתחיל לדבר.

שלח אליכם מטעם נ"בוקר טוב." הוא אמר. "שמי הוא ג'ושוע גולדשמידט, ואני נציג ש

הממשלה. המכשיר המשוכלל שזה עתה הוצב בכיכר הראשית שלכם, למקרה שלא ידעתם, 

צלכם בתוקף החקיקה האחרונה, שכיוון שזה הוא מסך טלוויזיה איכותי וחדיש. הוא הותקן א

לא ייתכן להשאיר אנשים, וודאי שלא יישובים שלמים, מנותקים מהעולם החיצון, הרי 

שעלינו להתקין במקומות ציבוריים מסכי טלוויזיה, ולדאוג לכך שבכל הארץ יהיו קליטה 

ינטרנט וקליטה, סלולרית וחיבור לאינטרנט. אמנם לא נוכל כרגע להקים מיידית תשתיות לא

משום שזה ייקח מעט זמן, אבל הממשלה העדיפה לא לדחות את השלבים הפשוטים יותר 

של התוכנית, אלא דבר ראשון להתחיל בהרכבת טלוויזיות, ולאחר מכן נוכל להוסיף תשתיות 

אינטרנט בהדרגה. הדברים הללו עשויים לגרום לכם בהמשך השנה אי נוחות זמנית, אבל זה 

 רה, ובמהרה גם אתם תוכלו להתחבר לשאר העולם."ייגמר במה

הקהל נמלא התלחשויות מופתעות. הם לא שמעו מראש כלל על היוזמה הזאת. מאיפה זה 

נפל? איש אחד, משה שמו, צעד קדימה ושאל: "ממתי זה כל כך מעניין את הממשלה, אם 

ה סלולרית, חיבור אנחנו מחוברים לשאר המדינה? אנחנו מסתדרים יפה מאוד כאן, בלי קליט

 אינטרנטי או טלוויזיה. לשם מה אנחנו זקוקים לדברים כאלה?"

ג'ושוע נענע בראשו בצער. הוא התקשה להאמין עד כמה האנשים הללו מנותקים מהעולם. 

"אתם לא יודעים מה אתם מפסידים, כיוון שאין לכם את זה." הוא אמר. "אני בטוח שלאחר 

דולקת כאן, אתם תצליחו להבין את ההבדל. שכחתי לציין, כמה שבועות עם הטלוויזיה הזו 

אגב, שהטלוויזיה צריכה להיות דלוקה בכל שעות היממה, אם כי ניתן להחליש את הווליום 

 בלילה. האמינו לי, זה לטובתכם."

 "חשבתי לתומי שזכויות האזרח שלכם אמורות לאפשר לנו לפעול כרצוננו." אמר משה.

הודה ג'ושוע. "עקרונית אתם לא באמת חייבים להשאיר אותה  "למען האמת, זה נכון."

דלוקה ממש, אבל המדינה גם רוצה לספק לכם יכולת תקשורת עם העולם החיצון. בנוסף 

לכל הדברים הללו גם יסופק לכם בית ספר יסודי. לכל אדם יש זכות לדעת קרוא וכתוב, 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  220 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

אחרונה שעליה לספק את הזכות ללמוד קצת מדעים, אנגלית והיסטוריה. הממשלה החליטה ל

 הזו לכל אדם במדינה."

"ומה תלמדו את ילדינו שם?" שאל משה, שנראה לפתע שהוא מתחיל להתרגז. "דברי 

כפירה? שניתן להסביר את העולם גם ללא בורא? יש לנו מערכת חינוך פנימית משלנו, תודה 

יננו זקוקים ליותר ממה רבה. אנחנו מסתדרים טוב מאוד ללא הרבה קשר עם שאר המדינה. א

 שכבר יש לנו. אתם מוזמנים לקחת את הטלוויזיה שלכם ולהסתלק."

"באמת, תהיה הגיוני." אמר ג'ושוע. "אתם לא יכולים ללמד לגמרי לבדכם את הילדים 

שלכם. אני לא מבין מה הבעיה שלך עם מערכת החינוך שאנחנו מציעים, או עם הטלוויזיה 

ון שבמוסדות חינוך שתחת הממשלה אנחנו מחנכים לספקנות, ותשתיות האינטרנט. זה נכ

אבל אנחנו לא מתנגדים עקרונית לעמדות דתיות! אתה מוזמן לבדוק בעצמך. הנה, אני רואה 

מכך שאתה בא לייצג את היישוב שאתה אדם חשוב כאן. בא, תפעיל את הטלוויזיה, תזפזפ 

 .טלוויזיה לכיוונו של משהקצת בין הערוצים ותראה בעצמך!" הוא הושיט שלט של 

משה עמד שם, מוכן בעוד רגע לפתוח בנאום חוצב להבות, כאשר לפתע אחד מצעירי היישוב 

 התקרב לבימה, לקח את השלט מג'ושוע, הדליק את הטלוויזיה ובחר ערוץ.

זעם עלה בעיניו של משה. הוא הרים מהרצפה קרש קצר, הסתער לעבר הצעיר וחבט בו. 

לכיוונו של ג'ושוע.  תערף. משה לא חיכה לראות מה מצבו של הצעיר והסהצעיר קרס, מעול

מהר מאוד רבים מתושבי מעלה רענן הצטרפו אליו בהסתערות על החדשים שמקרוב באו. 

ג'ושוע החוויר כשהוא ראה מה קורא, ורץ במהירות אל המכוניות, וכל אנשיו בעקבותיו. 

סוע, רדפו אחריהם אנשי מעלה רענן עד אפילו אחרי שהם נכנסו למכוניות והתחילו לנ

שהמכונית האחרונה יצאה מן היישוב. משה נעצר שם וקרא: "כל מי שעדיין בוער בו הרצון 

אליי!" הוא רץ בחמת זעם לעבר הטלוויזיה בכיכר  -ללמוד תורה ולשמור על מצוות ה' 

מאוד כמעט היישוב והכה בה בקרש. המסך התנפץ. עוד ועוד אנשים הצטרפו אליו, ומהר 

ולא היה ניכר שהיה שם פעם משהו. משה עלה על הבימה הקטנה עליה ג'ושוע עמד קודם 

ואמר: "השלטונות לא יעברו בשתיקה על התנגדותנו לפעולותיהם. אני מכריז ברגע זה על 

מרד נגד הממשלה הארורה, התומכת בתרבות המערב הקלוקלת. כל מי שעדיין בוער בו 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  219 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

שיבוא בעקבותיי. הבה ונפרוש מכאן, נלך למערות בהרים ושם  – ה'הרצון לשמור על חוקי 

 אנו אורזים כעת מספר דברים ויוצאים לדרך." – נתכנן מה יהיה בהמשך. כל מי שבא איתי

משה ירד מהבמה והלך לכיוון ביתו לארוז. רבים מתושבי מעלה רענן עשו כדוגמתו, 

ל הצעיר שהפעיל את הטלוויזיה כשהמעטים שלא עשו זאת לקחו את גופו חסר ההכרה ש

למכונית אחת, העלו אותו עליה ואחד מהם עלה למושב הנהג ויצא מהיישוב. כחצי שעה אחר 

 כך יצאה קבוצתו של משה מהיישוב, לעבר ההרים הסמוכים.

 כך התחיל מרד החשמונאים.

ערה אין ברצוני להלאות אתכם בפרטים, לכן אציין בקצרה נקודות חשובות, כגון הקרב במ

ביום השבת, בו סירבו יושבי המערה להילחם מתוך שמירה על עקרונות, התקנות מרחיקות 

הלכת יותר של הממשלה, כגון ברית מילה רק מגיל שמונה עשרה ובהסכמתו המלאה של 

הנימול, ביטול יום החופשה בשבת בטענה שזה לא יעיל כלכלית, חיוב בדיקת פוריות 

מך טרם החתונה ודברים כגון אלו. עבודת הקורבנות בבית על ידי רופא מוס אשהמדוקדקת ל

המקדש בוטלה עוד לפני האירוע המתואר למעלה והוחלפה בטלוויזיה ובמוסדות אקדמיים 

גבוהים שהוקמו על הר הבית. לאחר מספר חודשי מרד, משה נפטר והותיר לבניו להמשיך 

יכלו, ולבסוף הצליחו להקים  להנהיג את המרד. הם תקפו את צבאות האויב בכל מקום בו הם

 …בועה עצמאית בארץ ישראל, ובמרכזה

"ירושלים." אמר יהודה כ"ץ, בנו השלישי של משה, ביראת כבוד. "עיר הקודש והמקדש, 

עיר מלוכה, שהגויים שיקצו בתועבותיהם ובמכשיריהם. בואו ונטבול ונעלה אל ההר, אל 

 בית חיינו!"

קווה טהרה בעיר. לאחר שהם מצאו אחד הם טבלו והלכו יהודה ואנשיו ירדו כולם וחיפשו מ

 לעבר הר הבית ביראת קודש. וכאשר הם הגיעו למקדש הם לא האמינו למראה עיניהם.

המבנה עצמו נותר שלם, ברובו; לא הייתה לאויביהם של החשמונאים, שנודעו בשם 

וויזיה ענק הוצב המחדשים, שום סיבה להזיק למבנה. מצד שני, המזבח היה מטונף, ומסך טל

עליו. החומה החיצונית של בית המקדש, הסורג, הייתה חרבה כמעט לחלוטין. כל העזרה 

הייתה מטונפת משאריות פיצוחים ופופקורן. "עבודה רבה לפנינו." אמר יהודה בכבדות, וכך 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  212 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

הוא וכל האנשים שבאו איתו פנו לעבוד. חלק טיטאו את הרצפה, ואחרים ניתצו לרסיסים 

וויזיה ופנו לטפל במזבח. בדיקה קצרה בהיכל הוכיחה את חיבתם של המחדשים את הטל

לזהב: המנורה, השולחן ומזבח הזהב נעדרו ממקומם, ולאחר בדיקה קצרה בחדר האחסון 

של כלי המקדש התברר שגם רבים מאלו חסרים. מזבח העולה פורק לחלוטין, היות שהוא 

ה ונלקחו אבנים לא מסותתות חדשות לבנייתו. נטמא בתועבות הגויים, אבניו הולכו לגניז

לאחר עבודת הניקיון הבסיסית, הכריז יהודה שבהעריב אותו יום יבוצע טקס הדלקת המנורה 

 ברוב עם.

"אבל יהודה," אמר אחיו שמעון. "אין לנו מנורה, וגם שמן אין ממש. בבדיקה האחרונה 

. איך אתה מתכוון בדיוק לעשות שערכנו בלשכת השמנים לא מצאנו אפילו פך שמן אחד שלם

 את זה? ולמה זה בכלל חשוב לך כל כך? למה שלא נתחיל מהקרבת קרבן התמיד?"

"אתה לא מבין, שמעון אחי." אמר יהודה. "לאור של המנורה ישנה סמליות מדהימה. הרי 

ברור לנו, שה' יתברך לא זקוק לנו שנדליק לו אור. המנורה איננה אור שאנו נותנים לה', 

היא אור ה' שמאיר אלינו, ומעיד לכל העולם ששכינה בתוכנו. המחדשים ניסו להגיד לנו כל 

הזמן שאין כל הבדל בין עם ישראל לאומות, לכן אני רוצה להתחיל מאירוע כולל המעיד על 

ההבדל בין עם ישראל לשאר האומות, להן יש אמנם רשות להקריב קרבנות, אבל הם בשום 

ניתן לאלתר משהו  – ם לגעת במנורה. לגבי המחסור במנורה עצמהפנים ואופן לא יכולי

ה' יושיענו ויאיר את עינינו ונמצא שמן טהור." וכך  – משיפודי ברזל. ולגבי המחסור בשמן

יצאו אנשיו של יהודה להפיץ את השמועה, בעוד יהודה ואחיו מרכיבים מנורה מאולתרת 

ו האחים מיד לחפש בכל רחבי המקדש אחר משיפודי ברזל. לאחר סיום הרכבת המנורה, יצא

שמן, עד שהכריז יוחנן: "מצאתי! פך שמן אחד קטן עם החותמת של יוחנן כהן גדול, אבי 

 אבא!"

כל האחים נקהלו סביבו בהתרגשות. "ברוך ה' שהושיענו ונתן לנו את פך השמן הזה!" קרא 

 יהודה בהתרגשות ולקח את השמן, על מנת למלא ממנו את הנרות.

ל אף שהמקדש כבר נחפר וחופש לארכו ולרוחבו ומלבד הכד הזה לא נמצא אף כד שמן, ע

אף אחד מהאחים לא העלה כלל את השאלה מה הם יעשו בימים הבאים, עד שיגיע שמן 

ה' יושיעם  – חדש, מכיוון שהם האמינו באמונה שלמה שאם ה' כבר המציא להם כד אחד



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  212 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

רב עלו כל ישראל שבירושלים והסביבה לבית שיצליחו להסתדר לימים הבאים. באותו ע

המקדש, בעשרים וחמישה לחודש התשיעי הוא חודש כסלו, ויהודה בן משה כ"ץ, למשפחת 

יוחנן כהן גדול ממשמרת יהויריב, העלה והדליק את נרות המנורה בחרדת קודש. השמן 

הנס. לאחר בצורה ניסית הספיק לשמונה ימים, ובשנה לאחר מכן קבעום להלל והודאה על 

 מכן חזרה מלכות לישראל יתר על מאתיים שנה.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  213 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 סיפור \ עולמות יןב
 קליין נעם

 
היו היה פעם ילד, שחי לו עם אביו, אימו, אחיו ואחיותיו בבית. הם חיו באושר רב שנים 

רבות. הייתי רוצה לומר שהם חיו באושר ועושר עד עצם היום הזה, אבל זה סיפור, אז חייבת 

 עיה. להיות בו ב

לילד היה סוד: הוא נהג, מדי פעם, כשהיה משועמם, לצאת לעולמות אחרים, קסומים 

ומרוחקים מהעולם שלו. לפעמים הוא סיפר למשפחתו על הרפתקאותיו, ולפעמים הוא אפילו 

 כתב אותן. 

באותם עולמות נסתרים, הוא יכל להיות כל מה שהוא אי פעם רצה להיות: קוסם, לוחם, 

, גיבור, תחבולן, ליצן, נבל, או זקן בעל ניסיון. הוא עבר שם כמות של הרפתקן, נווד

הרפתקאות וחוויות, מהן הוא נהנה מאוד. לעתים הוא ייחל לכך שהוא יוכל להישאר לחיות 

באחד העולמות יותר זמן, אבל תמיד איזשהו כוח נעלם משך אותו חזרה לעולמו, חזרה לביתו 

 ולחיים הרגילים. 

שוטט לו כך בין העולמות, באחת  – שעכשיו כבר היה נער – ת שהילדלאחר שנים רבו

 – מהרפתקאותיו הוא נתקל בקוסם, שנראה היה שבניגוד לרוב האנשים בעולמות האחרים

 הוא זיהה את טבעו של הנער.  – שמעולם לא תמהו על הופעתו הפתאומית של הנער בעולמם

ל לנתק את קשריך לעולמך, כך שתוכל "ברצוני להציע לך הצעה." אמר הקוסם. "אני יכו

 שלא לחזור אליו יותר. אם רק תסכים, אעשה זאת." 

"ככה סתם, בלי שום תנאים?" שאל הנער בחשדנות. "אין כזה דבר. למה שבכלל תהיה מוכן 

 לעשות דבר כזה?" 

הקוסם נאנח. "ממתי כולם נעשו חשדניים כל כך? אנשים כבר לא יכולים להאמין שיש 

חרים כוונות טובות. אפילו המשפט שבדיוק אמרתי ישמש אותם לטעון שאני לאנשים א

באמת רוצה משהו מהם, שיש לי מניע נסתר. למעשה, אני רק רוצה בטובתך. אתה מבין, אני 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  212 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

בטוח שאתה נהנה מאוד מהשיטוט שלך בין העולמות, אבל אמור לי רגע, באיזו כיתה אחותך 

 הקטנה?"

 הנער. "היא בכיתה... ו', נראה לי." "מה זה קשור לעניין?" שאל 

 הקוסם חייך חיוך עצוב ונענע בראשו. "אחותך הקטנה, סבורני, הגיעה כבר לכיתה ט'."

 הנער נדהם. "אבל רק לפני כמה חודשים היא בקושי הייתה ביסודי! איך..." 

ן? "שנים כבר עברו, ואתה היית שקוע בהרפתקאותיך כל הזמן. אתה יודע מה מצב אחיך הקט

מה אתם לומדים כרגע בכיתה בהיסטוריה? מה קורה באופן כללי בסביבתך? האם שמת לב 

 לכך?"

הנער היה המום למדי. "אבל איך האפשרות לא לחזור לעולם שלי תעזור לי בנושא הזה? 

 נראה לי שאני אהיה אפילו פחות מחובר!" 

ישאר בעולם אחד "הרשה לי להבהיר את עצמי יותר." אמר הקוסם. "כוונתי הייתה שת

לנצח. לא תוכל לחזור לעולמך, או לעבור לכל עולם אחר. על מנת לחיות חיים מלאים, אתה 

חייב לחיות בעולם אחד. זה יכול להיות גם העולם שלך, אם תרצה, אבל אתה לא יכול 

 להישאר עם רגל אחת בחוץ. אתה לא יכול לרקוד על שתי החתונות." 

יכה לתגובתו. היה עליו להחליט אם לנטוש את משפחתו הנער עמד שם, תוהה. הקוסם ח

וחבריו מעולמו לטובת הרפתקאות וקסם, או לוותר על כל הקסם וההתרגשות לטובת חיים 

 טובים בעולם שלו, עם משפחתו וחבריו. 

 אמרו לי, מה אתם הייתם בוחרים?

 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  211 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                                            ?ףעול

                                                          סיפור
 

 "אני לא מרשה לך לשתות" אבא אמר. ויואב לא הבין למה.

וחצי, ומשה מהגן מספר שאבא שלו נותן לו לשתות וויסקי. "זה ממש  5הוא כבר בן 

זאת שאפשר טעים" סיפר לו פעם משה כממתיק סוד. "זה מתוק, ומרגישים מין תחושה כ

 לעוף".

ואבא שתה וויסקי בכל יום חמישי בלילה. הוא הציץ עליו, אחרי שכבר צחצח שיניים, ראה 

את אבא יושב ליד הסטנדר, שתי טיפות של וויסקי עוד נמצאות על זקנו, והוא מהנהן אל 

 הספר, אל עצמו, אל מה שבוויסקי.

רה כששותים וויסקי. ובאיזה אז יואב היה חייב, את מבינה אמא? הוא רצה לבדוק מה קו

 טעם, ואיך בכלל אפשר לעוף. זו לא הייתה אשמתו.

הוא רק התגנב אחרי שאבא הלך לישון, ובטעות השאיר את הוויסקי על השולחן. הוא מזג 

לעצמו רק קצת, כמו שהוא ראה שמוזגים. הוא קירב את הכוס לשפתיו, עצם את עיניו כמו 

 היה בכוס. רק קצת.אבא, ובבת אחת שתה את כל הקצת ש

 וזה היה מתוק. משה צדק.

היה לזה מין טעם שעוקר לך את הגרון, ושורף לך את כל הגוף, אבל בטוח שזה היה מתוק. 

 הוא רק לא הבין למה הוא לא עף.

 אז הוא מזג עוד טיפונת, ועוד טיפונת,

אמא.  ואז הוא הבין פתאום שהוא רק צריך לנסות. אז לכן יואב עלה על השולחן וקפץ,

והבקבוק נפל ונשבר, ויואב מצא את עצמו בשברי אישיות, בנוזלים מתוקים מתוקים, בוכה 

וצועק שאולי הוא לא עף, אבל מי רוצה לעוף כשאפשר לעצום עיניים ולא לראות את 

 עצמך מדמם? 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  215 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                                                                ויונה שושנה
 י"לק

 

לה בשמי המזרח והאירה את פניו של שושן אדמדם כלב האדם. וכמה כמהו  השמש עלתה

נפשי וליבי אל אותו שושן פלאים אשר גרם לליבי ונפשי לפצוח בשיר וברינה. כמהו הם 

להביא את אותה השושנה המופלאה, את אותו הפרח הנשגב, אל היונה המופלאה והנאווה 

השושן מכוח השמחה, הרינה וממראהו  שעפה באותה שעה בשמי מערב. היונה נמשכה אל

הנשגב. אך המשיכה היא לבסוף לדרכה מערבה, אל ארץ הלבנה. עבר הזמן, אך עת חשבתי 

על אותה היונה הצחורה, על נפשה המופלאה, הנאווה, והיפיפיה. כמהו אליה ליבי ונפשי עוד 

אך יום אחד  יותר מאשר אל השושן המופלא, אם זה כלל אפשרי, אשר אליו כמהו בתחילה.

בעוד נפשי וליבי מגדילים הם את כמיהתם אל היונה הנשגבה, ארע אסון. לא חשתי עוד את 

ליבי פועם כנגד צלעותי וחזי, ונדמה היה כי נפתח חלל בקרבי. חלל זה הרגיש בתחילה ריק 

מתוכן וממעש, אך כעבוד דקות אחדות התחיל בקרבו לצמוח שדה קוצים. קוצים ותרשים 

ר במקומו של ליבי הם גדלים. ואומר אל עצמי, בתוך קירבי, אבוי ליבי! חלל עכורים אש

בקרבי, ולי למה זה חיים? אך נפשי, מתוך דמעתה שהייתה לה ללחמה, דבר סוד וחידה לי 

לחשה: "התבונן הייטב מה הם אותם צמחים שאתה מכנה "קוצים"? הבט הייטב בניצנים, 

ומר אליה: "הרי אילו הם קוצים ותרשים, וזה כלל בגבעולים ובעלים". ואראה ואתבונן וא

אותי לא מרשים". וכה אמרה אלי נשמתי: "שים לבך אליהם, אל אותם שאתה מכנה 

"קוצים", והשקה אותם. והישבע לי היום הזה, כיום אשר יצאת מארץ מצרים מבית עבדים, 

כדי לעזור שיצמחו כי תעשה זאת". נתמלא ליבי עוד קוצים, ושפכה עליהם נפשי את דמעתה, 

במהרה. יצאתי אני לחפש ולבקש את יונת רוחי, אשר בחגווי הסלע, אשר בסתר המדרגה, 

אשר לקחה עימה את ליבי, שמחתי, רוחי, וכוחי, ליד עיינות המים בין המצוקים הנישאים 

ובין סלעים. חפשתיה בשיממון המדבר, מלא ההוד וההדר. ביקשתיה, קראתי אליה, אך לא 

אל ההר הנשגב והגאה עליתי, ואת מבשרת ציון שם ראיתי. ואקרא אליה ברוח  מצאתיה.

דברי הנביא אשר קרא אליה בתחילה. ואומר אליה : "קומי עלי וקראי לאנשי, והרי, וערי 

יהודה להר מרום ישראל, וקראי ליונתי אשר חוסה תחת ענפי ארזו, ותבוא אלי מקצה הארץ. 

כסתם חפץ, כאבן אשר אין לה הופכין". ותאמר אלי ואם לא תואבה ליבי בידייה הוא 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  217 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

המבשרת מנגד: "אקרה גם אקרה לה בחפץ, אך לא זה הזמן"... אך אותה המבשרת 

המופלאה, שעתידה לומר להרי יהודה: "הינה אלוהיכם", נתנה לי עצה ואמרה: "לך לך אל 

תע, כאשר הייתי אותו מקום השושן, כי שם מקומך יהיה בבוא הזמן". ואלך מעל פניה. ולפ

בצומת הדרכים הראשונה, עבר מעלי ענן והחשיכה האדמה. כעבור דקה חלף לו העב, ואראה 

ואתבונן, שאני במקום זריחת החמה, וצמיחת השושן. ואומר לה לנפשי: "ליבי עודו מלא 

קוצים, על אף המים הרבים בהם אני משקה. הקוצים העלובים, הדלוחים והדוקרים!" אך 

אלי עם אותה עצה, והיא אמרה אותה בין דמעותייה, שהיו כידוע ללחמה כל נפשי חזרה 

חייה, ותאמר ותתחנן: השקה את אותם המכנה אתה "קוצים". כי דע לך, כי אפילו קוצים 

הצומחים מתוך הכאבים והייסורים, עתידים להצמיח דברים מופלאים. ואעשה כדברי 

י היונה המופלאה חזרה לה מארצות נשמתי. וכעבור ימים מספר אראה, לפתע אראה כ

הלבנה. ותבוא היונה ותשב ממולי, ואראה ואתבונן בפניה בפליאה ואחוז תדהמה. ואראה 

מפניה את זיו השכינה. והינה באה לליבי ונשמתי גאולה ורפואה, בזכות אותו אור השכינה 

למען הדיוק אשר אחזה תחת כנפה. ואראה כי אותם הקוצים הניצו ניצני פרחים מרהיבים. ו

אלה לא היו סתם פרחים, אלא היו הם שושנים מרהיבים, כאותו שושן מופלא, אשר ראיתיו 

 בתחילה.

 

 

 

 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  216 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

                               צבעים מלאי השמיים היו פעם

  שיר סיפור
  

 .פעם היו השמיים מלאי צבעים

 בין עננים היו

רוק שלצחוק, וסגול שלעומק, וורוד אדום שלדין, ולבן שלרחמים, וצהוב שלאהבה, וי

 .שלתקווה, וכחול שלעצב, ותכלת שלטוהר

ובארץ שמתחת השמיים היה רק אפור שלמציאות. וילדים קטנים היו שוכבים על הדשא 

 .האפור, ומסתכלים בגוונים שלשמיים. מציאות

 .ויום אחד, נטפו השמיים צבעים, ארבעים יום וארבעים לילה

 .ורחמים, ואהבה, וצחוק, ועומק, ותקווה, ועצבוכל הארץ נמלאה דין, 

 .רק טוהר לא מלאה הארץ. הטוהר עודנו בשמיים

 ,ולפעמים, אני צועק ובוכה ומתפלל

 ,ואפור שלמציאות עולה מן הארץ

 ,מכסה את השמיים באפור

 .והטוהר יורד אל הארץ, בטיפות

 תכלת שלטוהר

 .שלבראשית

** 

 

 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  210 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 .הטהרה נבראה קצת אחרי שהשמיים נפלו

פעם, כשהעננים עוד היו תלויים בשמיים, הייתה רוח טומאה על הארץ. היו כעס וגאווה, 

 .ותאווה וציניות, ואדישות וקצת קור

ואז, כשלעננים נמאס מהאפור הזה, שלא כאן ולא שם, לא רע ולא טוב, והלבן שלפעמים 

 .כשנמאס להם מכל זה, הם הפסיקו להתקיים -והשחור שלפעמים

הכול נשאר מתחת  -לעלות אל על. כל העשן, האדים, הערפל, האובךאדים הפסיקו 

 .השמיים

 .והכול התבלבל. וכל חוסר הוודאות רק הפחית את האנושיות. רק הגביר את הטומאה

 .השמיים נפלו -והשמיים נטולי העננים, נטולי משהו שחור, משהו לבן, משהו מרחף

ר שמיים וארץ. רק עננים, לא שחורים וכל האנושות כבר לא הייתה אנושות, ולא היו יות

לא לבנים, נטולי צביעות, הסתובבו באושר וצחקו, והורידו גשם טהור ואמיתי. עננים 

 .עשויים בשר ודם -עשויים מכלל האדים, הערפל, )הדמעות( שהיו כאן פעם

 

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  259 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 :שביעישער 
 "ועתה כתבו לכם את השירה הזאת"

 עבודת ה'ו מעגל השנה בענייני בעקבות הלימוד, שירים

 
"אלא ה"ק: נתן הוא ואמר הוא פשיטא דהוו קידושין. נתן הוא ואמרה היא נעשה כמי שנתנה היא ואמרה 

 היא ולא הוו קידושין" )בבא בתרא ה:( 

"אלא אמר קודשא בריך הוא: אנת חשבת דמיומא דאתחרב בי מקדשא דעאלנא בביתא דילי ועאלנא 

ה"א שכינתא  -נת בגלותא, הרי לך סימנא שראשי נמלא ט"לבישובא, לאו הכי דלא עאלנא כל זמנא דא

בגלותא... ואות ה"א איהי שכינתא דלא מחשבן ט"ל" )תרגום: אלא אמר הקב"ה: אתם חשבתם שמיום 

שנחרב בית המקדש שעליתי בביתי שלי ועליתי למקום מיושב, לא כך, שלא עליתי כל זמן שאתם בגלות, 

אות ה' היא השכינה שבגלות... והאות ה' היא השכינה שלא נכנסת ה -הרי לכם סימן "שראשי נמלא טל"

 לחשבון ט"ל( )פתיחת אליהו(

                                                                                                                      ושכינה

 ושתקה( לקרות לזה) היא נתנה

 

 היא.

 ,היא ולא בת קול

 היא ולא לילית,

 היא ולא,

 אחת ולא,

 יחידה.

 נתנה ונתנה,

 ואיהי בגלותיה.

 ושריפות

 על קידוש.

 ונתנה. ושתקה.

 

 עד שראשי נמלא ט"ל.

 ואז אמרה. ואז זה כמו

נתן הוא. )הוא ולא מלאך, הוא ולא 

 שכינה(

 ואמרה היא קום

 רעיא מהימנא.

 קום כי

 כעת הוא נתן, והוא לקח,

 ()וקיחה איקרי קניין

 וקונה הכל מבורך. 

 



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  252 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 "האשה נקנית מאי שנא הכא דתני האשה נקנית ומ"ש התם דתני האיש מקדש" )בבא בתרא ב.(

 שמים( שם) לקדש

 מקדשים בעפרונות שלי,

 בעטים שלי,

 בנייר שלי. )הכל שלי.(

 רק אני שלך

 ושלך שלך.

 נרקומנים קונים סחורה בזול

 ומוכרים ביוקר.

 כהנים קונים סחורה בזול

 וקונים ביוקר, קונים בפיס.

 קדוש קדוש קדוש.

 ל הקדוש נקנה )לי( בעמל,-והא

 וביגיעה, ובשטר,

 וברתת, ובזיע, ובביאה אל הקודש,

 ובמיעוט שינה, ובצדקה.

 ברוך אתה ה' המלך הקדוש.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  252 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

מקודשת, ואם  -"האומר לאשה: התקדשי לי בתמרה זו התקדשי לי בזו: אם יש באחת מהן שוה פרוטה

אינה מקודשת. היתה  -מקודשת, ואם לאו -ינה מקודשת. בזו ובזו ובזו: אם יש שוה פרוטה בכולןא -לאו

 אוכלת ראשונה ראשונה אינה מקודשת, עד שיהא באחת מהן שוה פרוטה." )משנה, בבא בתרא מו.(

להים בין האור ובין החושך, שצריך להבדיל ולהסיר חיצונית הקליפה והחשך שהיא מחשבה -"ויבדל א

רה, ולהוציא מתוכה אור הקדושה שהי' גנוז בה כנ"ל. ואחר שעשה הבדלה, אז התענוג והיתרון הנמשך ז

 " )שמעתי ממורי, חלק א', אות ה'. וע"ש(...לאור מן החשך נעשה זה כסא לזה

רע קונה אני

 בזו ובזו ובזו,

 וטוב

 כמו נורה מקנה של אקדח

 רע.

 

 ה )המתקה(ווזו, הראשונה, לא שו

 בביישנות. אני אוכל

 הכדור כבר כמעט ואינו נפלט,

 גרעין של תמרה, אני לא

 

 נחנק מזו, השנייה, גם היא לא שווה.

אני בולס ודורס, ולועס וגורס, וכמעט 

 ובולע.

 גרעין נפלט מהרה – מעמקי השאול

 ה איומה שעוד רגע הורגת,יבירי

 מאבדת,

 סיכוי שהיה לי, חשבתי. וכל זה

 עודנו שווה לי?

 שלישית, הרע מתקדש לי.ובזו ה

 ושווה היריה, ממותנת באמת של

 צדק,

 אני אוכל בקדושה כבתרומה,

 והרע מתקשט כמו כלה

 מקודשת

 בזו, ובזו, ובזו.

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  253 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 אור היום בוהק

 

 אור היום בוהק

 זועק

 מתי יבוא החושך, מתי

 תדליק את כל הנרות

 בחנוכייה, עדיין בארון

 ארוזה, גנוזה, חבויה

 הענןכמו השמש שאחרי 

 ובחוץ הילדים צוהלים 

 צחוקים מתגלגלים, מכאן ועד 

 בכלל

 הימים מתקצרים

 תראה, האור בחוץ מועט, 

 ואנחנו רק רוצים עוד

 רק רוצים להלל, להוסיף ולילך

 שלא ייעלם זיכרון הגבורה

 העצורה לנו מתמול שלשום

 שיתגבר האור, שהפך יספיק 

 שהאור ימתיק

 את כל הסתם שבעולם

  



פַעחִדּ  / מסכת קידושין שפע"" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה'. שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  252 עמוד  התשע"ט -ישיבת שפע  \שי תורה, עבודת ה' ומעגל השנה חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 כתיב, ולא שיקיח עצמו לה" )רש"י, ד"ה אין כאן בית מיחוש("דכי יקח 

 א

תני  – "אלא, כל היכא דאיכא פלוגתא

 דרכים"

 וגודא

 ו

 פלוגתא

 מסתכלים עליי מאמצע.

 לא רוצה לראות,

 לא רוצה שלום בין

 אדם לעצמו. מחלוקת.

 ודרכים בכל מקום, לרצוח

 ודרכים בכל מקום, בלי תום

 למות, דרךסך הכול עוד 

 שבעה דרכים תנוס מפניהם,וב

 ואין שלום לרשעים,

 ודרך אשה מנאפת,

 -ודרכך אלוקינו להאריך

 בכל מקום שיש מחלוקת.

 כבר עדיף גודא.

 להתרסק וליפול, ומפולת,

 כי המחלוקת הזאת,

 רשפיה רשפי אש.

 יה.-והלל ושמאי תקנו שלהבת

 ובשבעה דרכים ינוס מפניך.

 ב

ל מחזר ע אבידה"מי חוזר על מי? בעל 

 אבידתו"

 האיש מחזר אחר

 איבודו. )לדעתו.(

 בעל אבידה שלעולם

 לא מצא את עצמו.

 לך לך,

 מבית אביך אל הארץ, השדה,

 כי קניין שדה כקניין אשה כקניין שמיים.

 וקניין עצמי?

 ולכן, במקום לחפש ולהשתוקק 

 אחר אבידה,

 מחפש ומשתוקק אחר חבל

 )אשם(

 תלייה.

 נדב ואביהו

 לעולם

 מם.לא מצאו עצ

 מקודשים )מדי( לעולם.

 אשם כאשר

   אבדתי אבדתי.



 בשמן זית בלבד?

 

 מונה טיפות על אדן החלוןש

 אירות, זוהרות את אורו של פנס הרחוב.מ

 שקף אור, מואר ב)י"ד שח"ט ד"ם(.נ

 הו לא פרסום הנס!" אני משתאה.ז"

 יתכן? האם גם במים והאם גם באשי

 ופעות טבעיות ניתן לקדש?ת

 ין מיםב

 מיםל

 ין דם לב

 ם.ד

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  255 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 עד היכן

 

 עד היכן כיבוד אב ואם?

 תפנה שמאלה בכיכר,

 תמשיך ישר עד אשקלון.

 ושם, מתחת לרגליים,

 תיבה.

 פתח אותה ומבין שני

 הכרובים וידבר אליו.

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  257 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 נתינה ואמירה 

 למדנו בסוגיה האחרונה

 האמירה או הנתינה? – על מה הגורם העיקרי בקידושין

 – א רק גילוי דעתואם מטרת האמירה הי

 הרי שגם האשה תוכל לומר, והאיש ייתן טבעת

 גילינו גם מיהו האדם החשוב לדעת האשה

 יוכל לביתו להכניסה. – שגם אם ייתן הוא ותאמר היא

 – אהבתי במיוחד את פסיקת הרא"ש

 שאם עסקו קודם בענייני קידושין

 גם אם האשה תאמר

 יימצאו הם חלין.

 ואם אמרה היא והאיש נתן?

  ספיקא היא, וחיישינן מדרבנן...



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  256 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 האשה וקניינה

 הגמרא בדף ב' עמ' א מציינת

 כי בשלוש דרכים האשה נקנית

 מדוע שלוש ולא שלושה?

 זכר או נקבה? – והאם דר

 הבאנו הוכחות מכמות מקראות

 המוכיחות כי לדרך משמעויות רבות

 יכולות אלו להיות תכונות משותפות

 וכמו כן התנהגויות טבעיות

 משלו שלרבי שמעון ניתן להסיקמ

 כי האשה אובדת, והבעל המחזר ממנה אור מפיק

 וגם ממשלו שלמהרש"א למדים אנו 

 אשר מעולם הייתה שייכת לנו – כי בעצם האשה הינה צלע

 וגם על המחלוקת בנושא הפלוגתא דשנו

 או שסתם מיעטנו – האם פלוגתא היא חילוק

 הונא ואיך אפשר לשכוח את לימוד החופה שלרב

 כיצד מקל וחומר את האשה תיקננה

 והכל הודות לרבינו יהושע שעל דיו וחזר הדין הירבה להבהיר

 ובזכותו יישוב דעת מוחנו בסוגיה חזר להאיר

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  250 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 סיפוק ושאיפה

 

 זה יום בהיר בחודש שבט,

 הציפורים שרות מעט

 הולך לו נער וחושב

 על העבודה שבלב

 

 וכך הוא לעצמו אומר:

 יותר, מצבי, פחות או

 איננו רע, ואף די טוב,

 אז מה כבר יש לי כאן לחשוב?

 

 הרי תורה, הרי תפילה,

 ואין לי בעיה גדולה.

 הרי אני בעבודה,

 אין בי שמץ רע, כנודע.

 

 אמנם תפילה בכוונה

 די לא הייתה לי השנה...

 וכן תורה בלא צער...

 אין! לא דובים ולא יער.

 אך קצת כיוונתי בתפילה, 

 , לא בכולה.מעט, פה ושם

 ביטול תורה, ברוך ה',

 כמעט שבו איני אשם.

 

 אז האם אני כבר מושלם?

 חסר כל מום, כל סייג ופגם?

 התפקידי כבר סיימתי?

 הכל שעליי פעלתי?

 

 שוטה! עונה הוא לעצמו.

 הרי ה' שם במרומו, 

 מה לו אומר ואדבר, 



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  279 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 כשיאמר: יכולת יותר?

 ומה עם אהבה? יראה?

 לראות הנס שבבריאה?

 עבודת ה' בשמחה?

 וגם זכירת ההשגחה?

 

 הציפית? –ולישועה 

 לתורה עיתים קבעת?

 הסחרת באמונה?

 גדעת קרנה? –הרשעה 

 

 לא. אענה בקול חלש.

 הרי זמני זה כבר נגדש.

 פנאי לא היה לי לכל זה,

 פי ריק, אשיב לאדון זה.

 

 אז מה כעת? קדימה, עבוד!

 ולה' קרב עוד ועוד!

 ,אך זו היא עבודה רבה

 אסיימה לעולם הבא?...

 

 כל כך הרבה יש לעשות...

 כיצד אוכל בלי ללאות?

 איך לה' כעת אקרב,

 לה', נורא ונשגב?

 

 שוקע הוא בעצב מר,

 כיצד אוכל לקום מחר?

 אדע כמה אני חסר, 

 ואני עפר ואפר.

 

 עומד לו נער ותוהה:

 מה ירצה? למה ינהה?

 להגייה בכל חיסרון,



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  272 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 או להיות תמיד שבע רצון?

 ירד הליל בחודש שבט, 

 הציפורים שותקות מעט.

 הולך לו נער וחושב

 על העבודה שבלב.

 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  272 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 ? )לא צריכא ליומי(""מי יודע כמה חיי

 

 מי יודע,

 אולי לא צריך בכלל לימים הללו.

 לפיכך,

 בלילות המפחידים של חוסר ידיעה,

 ישבו וספרו כל אותיות.

 -וכך היו מונים

 ,אחת, אחת ואחת, אחת ושתיים

 ומי יודע,

 אולי וא"ו דגחון היא רגל הנחש בעצמה,

 צועדת למרות שלשקר אין רגליים,

 הוא איבד אותן לפני שנים.

 בלילות המפחידים של חוסר ידיעה,

 עמדתי על רגל אחת,

 וניסיתי לספור כל אותיות שבספר תורה.

 לא צריך לימים,

 כי מי בכלל יודע?

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  273 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

* 

 אם אבן הוא,

 בת,שהרי זורקים אבנים בש

 ובונים לו נפש על קברו.

 נפש עשויה אבנים.

 כי הדם הוא הנפש,

 ככה הם אומרים.

 אם ברזל הוא,

 שהרי במסרקות של ברזל

 צרחו את בשרו של רבי עקיבא.

 ודמעות של פחד פחדים,

 זו תורה וזה שכרה?

 משכהו לבית המדרש.

 ומה יעשו כותלי בית המדרש,

 ולא יחטאו?

 ן ליפול,נשארו חצי עומדין, חצי מטי

 עד שיבוא אליהו ויטהרנו.

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  272 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

* 

 אדם נכנס ברוב תומו,

 לתוך דבר שלא לו.

 הבעה 'קטנה' של הוכחת 'אחוה',

 מעסיקה הרבה פוסקים בגמרא:

 האם הטבעת בכלל מספיקה ?

 או שמא צריך גם שטר וביאה.

 אבל רגע ! אולי נעמיק עוד יותר ?!

 צריך רק לתת או שגם לדבר ?

 או פרוטה ? הטבעת, שוויה כדינר

 וחופה לבדה האם היא קונה ?

 היא צריכה להסכים ? להצהיר ? לענות ?

 או שרק להושיט את ידה ולתת לזה לקרות ?

 כיצד בדיוק נישואין זה קנין ?

 ומה ההלכה למעשה בעניין ?

 קיחה" משדה עפרון, -למדנו "קיחה 

 אבל האם זהו כל העיקרון ?

 זור על טעות שכזוולכן האדם ברוב חוכמתו לעולם לא יח

** 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  271 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 אמנות

 

 חייב אדם ללמד את בנו אומנות.

 ואדם, רק אומנות אחת יודע.

 אדם קורא בשמות,

 הרבה שמות יפים.

 לאומני, פלילי, רגשי, נפשי.

 אדם מלמד את בנו אומנות,

 ויהי בהיותם בשדה ויקם קין.

 ליסטות סלקא דעתך?

 אלא, כאילו מלמדו

 לא תגנוב,

 מדבר. בגונב נפשות הכתוב

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  275 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 כיבוד בשלושה 

 

 אותם השלושה אשר האדם משלימים.

 אך מצוות ההורים נראית העמוקה והחביבה

 בכל זאת, לכבוד המקום אותה הכתוב השווה.

 

 של סבא, מושבשל סבתא ל המושבובין 

 של כבודו. ן נעלםקט ושבמ

 כבודו מלא עולם, מלא בית,

 מלא את החדר שלי כשאני 

 טאטא מ

 מכבד 

 

 הגויים חוזר ונשנהמוטיב 

 שלשמו המצווה ניתנה -גדול מצווה ועושה

 שלא ייסלק פני שכינה

 וייזכה למגורים עימה בקדושה ובנעימה.

 וכל הגויים לשמן הן עושין.

 ,מאהואני לשם אבא ואמא, תראו קיבלתי 

 אבא תראה אני מכבד אותך,

 כשנכנסת קמתי ונכנסת שוב.

 



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  277 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 "מסוף דברך ניכר שאמת ראש דברך"

 וראה מה עשה גוי על מנת ללמדך צא

 בכל זאת למען יאריכון ימיך

 תירא מאמך וכבד אביך

 מהונך... -ואת ה' 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  276 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 בית השריפה

 כותב דברים

 כדי שישארו סגורים במחברת

 עד השריפה הגדולה.

 אמת באה, אמת הולכת.

 אני לבוש בקיטל שחור,

 ולמרות שאסור לשרוף היום,

 אני מלבין את הקיטל באש.

 חזרה. והאמת

 מחבק חזק את המחברת,

 וגאווה מתגנבת ללב.

 וצופים בי מבין הצללים, בלב עזאזל,

 נחש, ועקרב,

 ושרף.

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  270 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 כיסוי לארון

 ויכס.

 אין שאלה לתשובה.

 רק חטא.

 אחטא ואחטא,

 אשוב ואשוב

 ואחטא.

 הפרוכת המלאה בדמעות

 של רצון.

 שטיחון הדלת המלא בטביעות

 של בריחה מבית הכנסת.

 חק בחוץ,בריחה לש

 בחטאים.

 והעולם הזה צבעוני,

 בכל מיני צבעים יפים.

 צבעים של מלכים בשדות,

 ושל ארמונות ריקים,

 ושל פרוכות מיוחדות לדמעות

  ביום הכיפורים.



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  269 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 פלוני בן פלוני \"השיבנו אליך ונשובה" 

 כל שנה אנחנו עומדים

 וביום כיפור מתחננים

 להיות קרובים אליך רוצים

 ל חטאיםרחם האל מכפר ע

 אוי לנו חטאנו לפניך

 אבל אנחנו בניך

 בבקשה תקבלנו

 כי לדבריך לא נושענו

 עכשיו אנחנו עומדים

 בטליתות אנו עטופים

 אליך אנחנו בוכים

 רק תקבלנו כי אנחנו פושעים

 אנחנו הבנים שלך

 השיבנו אליך ונשובה

 אנחנו אוהבים אותך

  פתח הדלת ונכנס בה



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  262 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 עבריין

 לבוש לבן, עם כתם דם

 אל מול הלב שלי.

 וכהן, ולוי, ומלאך ה' צבאות,

 וסתם יהודי עם דמעות,

 ואני,

 מקבלים רשות להתפלל.

 אלוקים, אני נודר לך,

 הפעם זה אחרת.

 אני באמת לא ארצח השנה,

 עם כתם דם מעל הלב.

 "כל נדרי"

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  262 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 שיר כיפור

 ראיתי אותו

 יושב על הגדר

 רגל פה רגל שם

 זורק קללה 

 חותך אוויר כתער

 חתולה מזמן מסכנהה

 והשרשרת מתנופפת

 ואני מסתכל

 ואומר:

 ריקא!

 כלום!

 ואני מסתובב

 קשישה עוברת

 וקניות לה הרבה ערב חג,

 וקשה

 וכבד

 מהגדר וההוא,

 עוזר

 סוחב

 מקשיב

 ובבית כנסת

 בערב עשור

  להתפלל עם עבריינים? המתיריןאנו 



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  263 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 קין

 יושב בספה בסלון

 הערב יורד בחלון

 אימהפתאום הוא מופיע, 

 עומד מתבונן, בדממה.

 כואב לי לראות את עצמי

 שוקע בפחד גולמי

 אצבעותי מתחילות קצת לרעוד

 גופי מנסה לא למעוד.

 נזכר בעוד ילד קטן

 יושב לו בראש השולחן

 אומר דבר תורה על גבורה

 על צלם שמאבד צורה

 קשה לי לשלוט במוחי

 מפגין על אחי את כוחי,

 נשמותיו כבר מתעופפות

 תרסק לחתיכותואני מ

 טובעים לי כבר אות במצחי

 תובעים אותי לדין על כוחי

 כוחי שהלך לאיבוד

 פוסקים עלי גזר דין בידוד

 אינני יודע כיצד

 אני מסתכל מהצד



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  262 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 על מוות ועל החיים

 על זה ששורף ת'חוטאים

 הילד ממשיך לדבר

 אני כבר יצור מתבגר

 אינני יכול להתגבר

 אינני יכול כבר

 יותר

 תוך המדורהיושב לי ב

 מתקן את חיי בגבורה

 הדבר הראשון שאני

 עושה בגלגול השני

** 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  261 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 בכסלו ה"כ יום זהו

 היום בו נפשי זוכה להשתובב

 צועד אני באותן הסמטאות

 הריקות מאדם, אך עדיין מלאות.

 אט אט יורדת לה החשיכה

 הנפש מוצאת לה מנוחתה

 וליבי, מתחיל לחושה השמחה

 וזה כוחה. זהו סודה של אותה שלהבת,

 מסיט מבטי אל חלונות הבתים

 על חנוכיות ישראל ונרותיהם האיתנים

 מעלה במוחו את אותם הרגעים

 יהודים מול יוונים, מעטים מול רבים.

 זהו איפוא גדלותה של אותה אומה

 מאוחדת ומקושרת כשעורים באלומה

 מאמינה בכוחו שלה' יתברך

 את שמו מאדירה והופכת משובח

 בשמן זית זך... -הדקלהעל ידי אותה ה

* 

 

 

 



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  265 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 והיה מקדש

 והייתה שמחהוהיה מקדש 

 ועם ישראל היה למשפחה

 וקורבנות והדר והוד ויקר )ויקר עם צירה(

 תרבות של אמת מול תרבות של שקר

 ופתאום יוונים נקבצו עליי

 ומתחת גג תיאטרון איו שם ה' מעליי

 וחזיר בכפייה על מזבח מוקרב

 וזקן שצועק מי לה' אליו

 וכבר ברחו למערות והכוכים בעשן התמלאו

 זרה נתגלו-וכל קליפות הטומאה בהיתר עבודה

 ויהודה גיבור לה' ולא גיבור לעצמו

 ורק בזכות חרב אלוקיו הושיע את עמו

 ועל הניסים ועל הפורקן 

 אך שמן למנורת שיפודים לא הוכן

 מכד שמן שנמצא מתוך העדר

 בנס ניתן היה ממנו להדליק כל נר ונר

 והיום מתיוונים מתדפקים על דלתות

 ועלינו מוטל בתוכם אור לגלות

 חרב של חיבוק ורומח של אהבה

 ובית יוסף לניצוץ אש

 ובית יעקב להארת להבה

 בית עשיו לקש

 ותהי לנו תורה אור ונר מצווה



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  267 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 וירושלים של מטה

 

                                  וירושלים של מטה

 ת, של אור,)לא( של זהב, של נחוש

 רק של דמעות קטנות של ציפייה.

 ירושלים של כאב,

 )של זעם, של דם, של חמה שפוכה(,

 ירושלים של דמעה קטנה בזווית הלחי

 מבקשת לפתוח שערים,

 מבקשת לקדש את שמך בעולם

 )כמעט( כשם שמקדישים אותו בשמי מרום,

 בירושלים של מעלה.

 אלוהייך ציון לדור ועוד דור

 רלקיר ועוד קי

 לדמעה ועוד דמעה,

 לאבן ועוד אבן.

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  266 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

* 

 ליבטיל ולהוה כעפרא דארעא.

 ואני כמו עפר, עף ברוח,

 מתנגש בחומר,

 רק כלום, רק שום דבר,

 רק בטל.

  וכל השיבולים היפות, הצהובות,

 הנעות ברוח,

 העומדות כמוני בגאון,

 נכתשות, מתרסקות,

 בטלות.

 ודליי אור שלנו נשפכים עליי,

 מח,כמו מים על ק

 ושפתיי עוד מוצאות 'אנוכי' למלמל.

 רק שלא נחמיץ, רק שלא

 "עד בלי די"

 בהיתר, בטומאה, ניאכל.

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  260 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

* 

 ואש מקיפה

 בתים )של תפילין שבשגרה(,

 והפסקנו לחשוב, רק שרופים,

 צרובים, בוערים,

 ואולי כבר לא נזהרים בגחלים

 )וכי אכפת לנו שנכווה?!(,

 ת עומדים ממעל-ו)כ(מלאכי ה' צבאו

 לו,

 ומורידים אותו אל ניגונים

 אל מחיאות כף,

 אל מתיקות הדינים ומיתוק התורה,

 אל גוילים שמלחכת אש

 כשכתרי תורה שרופים,

 פורחים באוויר,

 )וזו תורה. וזו שכרה.(

 אל שירת "בר יוחאי, נמשכת אשריך,

 שמן ששון"

 וניצוצות של קודשא בריך הוא וישראל

 לוחשים "מחבריך".

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  209 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

* 

 .וקרבנות

 ואשמנו, וחטאנו,

 והשלמנו,

 ועלינו,

 ולמה לא באת?

 למה לא נגלית בענן כבודך?

 למה ניגרע, נפחד,

 למה מבוא בדמים?

 ונפשות כי הקריבו,

 ולמה בשחיטה, בזריקה,

 בהקטרה?

 למה הסמיכה שלפני, מרוקנת מהדם?

 ומדוע שרפתם?

 ואנחנו רק רצינו לעובדו

 באהבה וביראה,

 ולמה האש שלי זרה אצלך?

 רק רצינו אותך

 ופסחנו.

** 

 

 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  202 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

* 

 איפה העמלק הזה, עכשיו,

 איפה?

 איפה הוא, שיגיד לי מה לעשות,

 שיתן לי יד ויגיד לי לא לפחד,

 שהוא תמיד איתי, עד ביאת המשיח.

 איפה מה שצריך לברר,

 להוציא טוב מרע,

 )לחשוב שעוד יש רע(.

 איפה חוסר וודאות מתוק,

 איפה בהמה שבי, מסתתרת,

 ספיקות וטעויות ואולי, איפה

 אוליאנחנוטועיםוהכולטעות ו

 אין כלום אחרי שמתים.

 איפה ערלת הלב, כשצריכים אותה.

 איפה מחה תמחה של דמעות,

 של נחישות,

 של שיסוף מהיר,

 )כמעט( בלי שזה כאב?



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  202 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

** 

 שמי השמיים.

 כי אפילו השמיים צריכים גבולות.

 ואין גבול כמו שמיים,

 בל את הטוהר,שהרי התכלת שלהם כו

 ומי שמחפש שמיים מאבד את עצמו.

 השמיים הם הגבול,

 והלבבות משתוללים,

 ואולי יום אחד השמיים יפלו,

 והגבולות ילחצו, ויציקו,

 ונצטרך אולי לקרוע את השמיים,

 להסתפק בשמי השמיים.

 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  203 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

** 

 שתיקות של תקתוקי מחוג, בלילות.

 של הזמן הסופר לי את המוות,

 נשימותיי האחרונות.הנושם בכוח את 

 שעונים שבורים, מקולקלים,

 מראים את השעות הנכונות

 לחיות, ולמות,

 )ורק חסר התאריך(

 שעונים על פרק היד כדי שננצל,

 שלא יברח,

 שלא ניבהל לרגע

 שלא הספקנו לסיי

 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  202 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

** 

 נשמות מתעופפות,

 כואבות,

 רוצות מקום לנוח.

 ואני מפחד מנשמה מתעופפת,

 דמה,אני מחפש אותה בא

 רוצה שלא תעוף גבוה,

 שלא תידבק אל השמיים.

 ואפילו השמיים מפחדים ממנה,

 מפחדים שתקרע את השמיים.

 ושתצא כבר השבת,

 שלא נישרף מבפנים.

 ומבחוץ אדומה ומבפנים

 תמימה,

 ושרף את הפרה לעיניו,

 מבפנים ומבחוץ.

 ורק נשמה, מתעופפת, מרחפת,

** 

 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  201 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

** 

 כי שורש כל העולם

 מו בתלישות,נעקר ממקו

 בחבלות,

 בהיעלמים ובהסתרות,

 בסטירות ובסתירות.

 ובתוך כל העקירה,

 מיהו התנא ששנה עקירות?

 שחזר ושנה ושנה עקירות,

 רק כדי לחזור ולבקש

 ולחזר על הפתחים,

 ולתהות אחר השורש הנעלם,

 ולזעוק

 איה מקום כבודו?

 רק רצינו להעריצו

 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  205 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

הַּ " ל הַּ יוּ כָּ ה הָּ לָּ חִּ תְּ י בַּ ל כִּ עַּ ח, וְּ סַּ פֶּ לוֹת מִּ חָּ י -תְּ ר לִּ ם זֵּכֶּ ווֹת הֵּ צְּ מִּ ל הַּ ן כָּ ו, כֵּ שָּ כְּ עַּ ם. וְּ יִּ רָּ צְּ ת מִּ יאַּ לאֹ סיים...צִּ   )ליקו"מ תניינא עד(" וְּ

 

   כל ההתחלות

 

 בתחילה, כל ההתחלות היו בשמיים.

 בין עננים הוא, הצעד הקטן לאדם,

 שמתחיל מסע של קילומטרים.

 

 ילה,בתחילה, היה היום צוחק מהל

 ואני הייתי רועד מקול הצחוק,

 מקול רעמך בגלגל,

 מקול ה' )הפסקה( ה' שעל המים, בתחילה.

 

 יהודים צועקים שבתחילה

 קשה לעלות לשמיים,

 ועכשיו

 

  



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  207 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

 

י" דוּשֵׁ ין חִׁ שִׁ חַדְּ מְּ שֶׁ ים עַל זֶׁה, -כְּ צַפִׁ ים וּמְּ לִׁ תַכְּ סְּ ים, הַמִׁ דוּעִׁ לּוּ הַיְּ תוֹרָה, וַאֲזַי יֵׁש אֵׁ

י שֵׁ יד אַנְּ הַעֲמִׁ יךְ לְּ צָרִׁ ב זָר -וְּ קָרֵׁ תְּ לּא יִׁ י שֶׁ דֵׁ ם, כְּ יהֶׁ אַחֲרֵׁ ם וּלְּ יהֶׁ נֵׁ פְּ ידָם לִׁ הַעֲמִׁ ל, לְּ חַיִׁ

ה עַל זֶׁה נַעֲשֶׁ מוּד הַפוֹסְּ -וְּ י לִׁ דֵׁ ש יְּ חַדֵׁ מְּ דוּש שֶׁ ם הַחִׁ ים קדֶׁ קִׁ מד פוֹסְּ לְּ יךְ לִׁ צָרִׁ ים, שֶׁ קִׁ

אַחַר עַל-וְּ י-כָךְ, וְּ דֵׁ י-יְּ שֵׁ ינַת אַנְּ חִׁ ין בְּ הַתוֹרָה -זֶׁה נַעֲשִׁ ם וְּ יהֶׁ אַחֲרֵׁ לְּּ ם וּמִׁ יהֶׁ נֵׁ פְּ לִּׁ ל מִׁ חַיִׁ

י שֵׁ י הָאַנְּ טַח, כִׁ ם לָבֶׁ ינֵׁיהֶׁ ת בֵׁ כֶׁ הוֹלֶׁ ת וְּ דֶׁ ם הַכְּ -יוֹרֶׁ ים עִׁ דִׁ ל עוֹמְּ יחַיִׁ ים -לֵׁ כוֹלִׁ ינָם יְּ אֵׁ ן, וְּ זַיִׁ

ב: קָרֵׁ תְּ הִׁ לּוּ הַנַ"ל לְּ  "אֵׁ

   כא לקו"מ תניינא

 



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  206 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

ישיבת שפע –חבורת אשכולות   
 

". 165"איש שהכל בו –שואפת לגדל ולגדול כאנשי אשכולות  "אשכולות"וכנית ת

שקיע ולהעמיק בלימוד התורה בעיון לרוחב ולעומק. התוכנית מאפשרת לחבריה לה

 ושכחה דופי ואין באמתה "תורה –הפירוש של רש"י על "איש שהכל בו" 

לפתח לימוד בחבורה שמבקשת עומד גם הוא בהשראת התוכנית  –" 166ומחלוקת

אחוות לומדים וחברים, וכן חבורה שלימוד  -שיש בה "וכולם מקבלים זה מזה" 

כחלק מרכזי מעבודת ה', כל אחד לפי כדרכו.  –להיות "באמתה"  התורה בה מכוון

יב(, ומטרתה לגדול  -החבורה מורכבת מתלמידי כלל הכיתות הגבוהות בישיבה )ט 

ונעשית להם  168, שתורתם פרה ורבה167ולגדל תלמידי חכמים המשולים לאשכולות

אמון . כל זאת מתוך הקשבה עמוקה לדברי חכמים, מתוך 170וכשעשוע 169כסם חיים

 בדבריהם ומתוך חופש, מעוף, ויצירתיות.

 

  

                                                           
                         .                                                                                                                            ע"במסכת תמורה דף טו ע"ב, מסכת סוטה דף מז 165

 .מסכת סוטה פרק ט משנה ט( -"ם פירוש המשניות )רמב "ואשכולות, כינוי על אדם הכולל המדות ומעלות והחכמות, לפי מיניהם והוא מה שאמרו אשכולות, איש שהכל בו"
 רש"י סוטה דף מז ע"ב 166
 מסכת חולין דף צב ע"א167

 מסכת חגיגה דף ג ע"ב168
 מסכת יומא דף עב ע"ב169

 תהילים פרק קיט 170



 

פַעחִדּ  / מסכת קידושין "שפע" ישיבת -כולות" "אש חבורתשי תורה ועבודת ה', שע"י חידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 

 

פַעחִדּ  200 עמוד  התשע"ט ישיבת שפע \, עבודת ה' ומעגל השנה שי תורהחידו, מאמרים עלון  וּשֶׁ

 

 ט"תשעה שפע ישיבת \' חידושפע'

מבית חבורת  של ישיבת שפע מאמרים ושיריםה"חידושפע" עלון חידושים 

 מזמין את בני משפחת הישיבה ואת הקוראים להיכנס ,'אשכולות'

ת ולהשתתף בשיח שעולה מבין דפיו של עלון זה. בענייני הסוגיות הנלמדו

 , ובכלל.י עבודת ה', בענייני מעגל השנהבמסכת קידושין, בעניינ

שירים  \תגובות  \שלוח מאמרים העלון מזמין את הקוראים ובני הישיבה ל

 חסידית-הישיבתית רוחהמ ולהתחזק לשאוףסתם לעלעל . או וחידושים \

 ' של לימוד התורה בישיבה.171ורוח ה'ברענד

 

 

                                                           
 אש \בערה  171


